

श्रीमन्महाप्रभु श्रीवङ्गभाचार्य विरचित

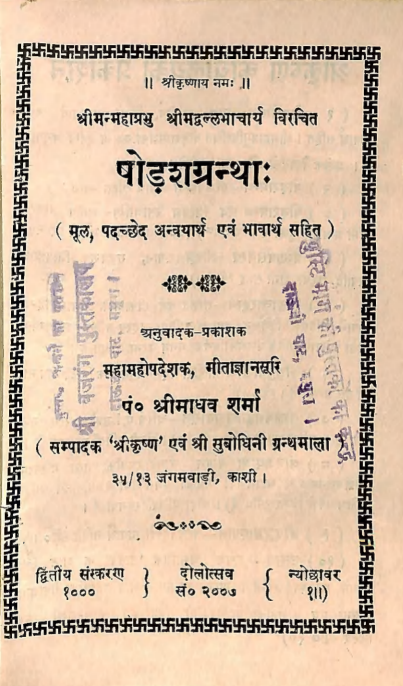
## षोड्शग्रन्थाः

( मृत पदच्छेद अन्वयार्थ एवं भावार्थ सहित )



पंडित श्रीमाधव शर्मा





## श्रीकृष्ण कार्यालयका प्रकाशन

(१) पोड़राप्रनथ— मूळ, पदच्छेद, हिन्दी अन्वयार्थ तथा भावार्थ सहित। श्रीमहाप्रमुविरचित पोड़राप्रनथका यह अद्वितीय अनुवाद है। प्रत्येक वैष्णवको इसे पढ़ना चाहिये। न्यो १॥)

( २ ) षोड्रामन्थ-सरल हिन्दी भावार्थ सहित न्यो० ॥)

(३) षोड्राग्रन्थ एवं विविध स्तोत्राणि—नृतीय संस्करण अभी प्रकाशित हुआ है। न्यो० 🖂) १०० प्रति एकसाथ मंगाने पर २५)

(४) वैष्णावसर्वस्व --श्रीवल्लमाख्यान, मूलपुरुष नित्यळीला इत्यादि वैष्णवीपयोगी संग्रह न्यो०॥)

(पू) सिद्धान्तरहरय-संस्कृत कई टीकाओंके आधारसे हिन्दी भाषामें सविस्तर विवेचन तथा आत्मनिवेदनरहस्य सहित। ब्रह्मसम्बन्ध दीक्षा लेनेवाले प्रत्येक वैष्णवको इसका मनन करना उचित है।

(६) श्रीयमुना जीके चालीस पद-यमुनाष्टक हिन्दी भाषान्तर

भी इस ग्रन्थमें है। न्यो०।)

्रीय है। सचित्र पक्की जिल्द न्यी० २)। थोड़ी प्रतियाँ रह गयी है।

( प्र) श्रीव्रजयात्रा वर्णन-श्रीमहाप्रभुजीकी तथा गोस्त्रामी श्रीव्रजरत्नलालजी महाराजकी यात्राका वर्णन तथा व्रजमाहात्म्य सहिते स्वित्र प्रक्रित जिल्द न्यो० २)। थोड़ा प्रतियाँ रहगयी हैं।

( ह ) श्रीवल्लभाख्यान सरल हिन्दी भावार्थ सहित न्यो० ॥)

(१०) उत्सव—सचित्र त्रेमासिक 'उत्सव' के आठ अंके जिसमें श्रीकृष्ण जयन्तीमें प्राप्तम्भ कर प्रधान आठ उत्सवींका सेवाक्रम, भावना एवं कीर्चनींका परमोपयोगी संग्रह है। ग्रन्थाकारमें पनकी जिल्द न्यो० १०)

## सविनय निवेदन

श्राखराडभूमराडलाचार्यवर्ये श्रीमन्महाप्रभु श्रीमदल्लभाचार्य चरगाने अपने आश्रित दैवीजीवों केसमुद्धारार्थ जो विविध लीलाएँ की हैं, उनमें प्रन्थरचना भी एक है, श्रापश्रीने वेद, गीता, बहासूत्र एवं श्रीमङ्गागवतादि सच्छास्रोंका सार संदौपमें तथा सपष्टरूपमें सममानिकी परम ऋषा की है। स्त्रापश्रीने श्रीसुबोधिनीजी, ऋगुभाष्य, तत्त्वार्थदीप निबन्ध,पत्रावलम्बन, गायत्री भाष्यादि विविध मन्थोंकी रचनाकर इन निज रचित यन्थोंका सार तथा ऋपने सम्प्रदायके सम्पूर्ण रहस्यको सममानेके लिये षोडशयन्थोंकी रचना की है, इन यन्थोंमेंसे कुछ सन्थ स्तुति रूपमें है और कुछ यन्थ उपदेश रूपमें है। इन उभय प्रकारके प्रन्थोंका पाठ करनेसे भगवद्गुण गानके साथ विज कर्तव्यका यथार्थ बोध हो सकता है। जो वैष्णव श्रीमहाप्रभुजीके हृदयके मावकी श्रपने हृदयमें पघराने तथा स्थिर करनेकी इच्छा करें, वे इन यन्थोंको त्रपने हृदयम्थ कर कृतार्थं वनें । ऋाचार्यश्रीके वचनासृत पान करनेसे नित्य एवं अनन्त आनन्दकी प्राप्ति हो सकती है। आचार्यश्रीके इन प्रिय यन्थोंको श्रापश्रीका स्वरूप ही समकता चाहिये। श्राप श्रीकी यह वाङ्मयी मृति परमानन्दप्रदायिनी है। त्रापके ज्ञाम रूपके चिन्तन, दर्शनादिसे जिस प्रकार आनन्दका अनुभव होता है, उसी प्रकार इन यन्थों के पाउसे तथा श्रवणादिसे त्रानन्दाकुषक होता है। हमारे मतानुसार यह षोडशाध्यायी श्रीवल्लभगीता है।

्वैध्यावमात्र षोडशयन्थका नित्य नियमपूर्वक पाठ करते हैं। इन यन्थोंके पाठके साथ इनके ऋर्थ जाननेकी इच्छा सभी वैध्याव रखते हैं। ज्ञाचार्यश्रीके इन यन्थोंका ऋर्थ जाननेकी इच्छा रखनेवाले वैद्यावींकी ऋषिक सुविधाके लिये तथा पृष्टिमार्गीय पाठशालाओंके विद्यार्थियोंकी सुविधाके लिये मैंने यह यन्य मृलके साथ पदच्छेद श्रन्वयार्थ एवं भावार्थ सहित प्रकाशित करनेकी व्यवस्था की है। श्राचार्यश्रीके परमोपकारक उपदेशामृतोंका श्रवण मननादि करना तथा श्रपने सहधर्मियोंमें इसका प्रचार करना श्राचार्यवंशज एवं श्राचार्यानुयायी मात्रका कतेव्य है।

जिसप्रकार प्रथम संस्कर गुके प्रकाशित होते ही वैध्यावोंने इसका स्वागत कर मुक्ते प्रोत्साहित किया था उसी प्रकार इस द्वितीय संस्कर गुके लिए भी मुक्ते पूर्ण त्राशा है कि वैध्यावजनता इस प्रन्थ रानको प्रधाकर मेरी सेवाको सार्थक करेंगे।

#### माधव शर्माका सादर भगवत्समरण

#### अनुक्रमणिका

| ₹.    | श्रीयमुनाष्टकम्         | are .                                        | 8          |
|-------|-------------------------|----------------------------------------------|------------|
| ₹.    | वालबोधः                 | AND AND REAL PROPERTY.                       | १२         |
| ₹.    | सिद्धान्तमुक्तावलीः     | A 18 1 2 10 BB 12                            | સ્ય        |
| 8.    | पुष्टिप्रवाहमर्यादाभेदः | A MANAGEMENT OF THE PARTY OF                 | 88         |
| ¥.    | सिद्धान्तरहस्यम्        | F I be much par an                           | <b>ξ</b> 0 |
| ξ.    | नवरत्नम्                | Office Control                               | ६६         |
| J.    | श्चन्तः करण्प्रबोधः     | S. A. S. | 32         |
| S.    | विवेकधैर्याश्रयनिरूपणम् | Charles Lines                                | 30         |
| 8.    | श्रीकृष्णाश्रीयः        |                                              | 63         |
| 20.   | चतुःश्लोकी              |                                              | 23         |
| \$ 8. | भक्तिवर्धिनी            | 4                                            | 800        |
|       | जलभेदः                  |                                              | 986        |
|       | पञ्चपद्यानि             |                                              | १२०        |
| 90    | संन्यासनिर्णयः          | THE RESERVE                                  | १/३२       |
| 40.   | निरोधलचग्मः             | -                                            | 23 =       |
| -     | सेवाफलम                 | de feet breder 1                             | १५३        |
| 2 6 9 | /1 -1 1 44              |                                              |            |

अशिकृष्णाय नमः अ श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ॥

श्रीमन्महाप्रसु श्रीवलभाचार्य विराचित । पडिशासन्थाः

erresentates a reservation estates a second estates a sec

## १--श्रीयसुनाष्टकम्

**一〇:#:〇一** 

नमामि यमुनामहं सक्किसिद्धिहेतुं मुदा मुरारिपद्पङ्कजस्फुरद्मन्द्रेणूत्कटाम् । तटस्थनवकाननप्रकटमोद्पुष्पाम्बुना सुरासुरसुपूजितस्मरितुः श्रियं बिश्रतोम्॥१॥

पदच्छेदः — नमामि, यम्रनाम्, श्रहम्, सकलसिद्धि-हेतुम्, मुदा, मुरारिपदपङ्कजस्फुरदमन्दरेगात्कटाम्, तटस्थ-नवकाननप्रकटमोदपुष्पाम्बुना, सुरासुरसुपूजितस्मरिपतुः श्रियम्, विश्रतीम् ॥१॥

#### ऋन्वयार्थः--

सकलसिद्धिहेतुम्— समस्त सिद्धियोंमें कारणरूप । मुरारिपदपंक जस्फुरदमंद— रेराह्त्कटाम्—मुरारिके चरण कमलकी तेजस्वी तथा अधिक रेणु वाली,

तटस्थनवकाननप्रकटमोद—

पुष्पाम्बुना—तटस्थित नवीन
वनोंके विकसित पुष्प मिश्रित
सुगन्धित जल द्वारा।

सुरासुरसुपूजितस्मरिपतुः— सुर और असुरों द्वारा सम्यक् पूजित स्मर पिता अर्थात् प्रद्युम्नजीके पिता श्रीकृष्णकी, श्रियम्—शोभाका । श्रियम्—शोभाका । श्रियम्—शिरण करनेवः छो यमुनाम्—श्रीयमुनाजीको । श्रहम्—में (श्रीविल्लभाचार्य) मुदा—हर्षपूर्वक, नमामि—नमन करता हूँ ।

भावार्थः—समस्त अलौकिक सिद्धियोंको देनेवाली, सुरदैत्यके शत्रु भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रके चरण कमलकी तेजस्वी
अग्रीर अधिक अर्थात् जलसे विशेष रेणुको धारण करनेवाली,
अपने तटपर स्थित नवीन वनके विकसित सुगन्धित पुष्प
मिश्रित जल द्वारा, सुर अर्थात् दैन्यभाववाले अजभक्तोंके द्वारा
अग्रीर असुर अर्थात् मानभाव वाले अजभक्तोंके द्वारा अच्छी
प्रकारसे पूजित, श्रीकृष्णचन्द्रकी शोभाको धारण करने
बाली श्रीयमुना महाराणीजीको मैं (श्रीवल्लभाचार्य) सहर्ष
नमस्कार करता हूँ ॥ १॥

किन्द्गिरिमस्तके पतद्मन्दपूरोज्ज्वला विलासगमनोल्लसत्प्रकटगण्डशैलोन्नता। सघोषगतिदन्तुरा समधिरूढदोलोत्तमा

### मुकुन्द्रतिवर्द्धिनी जयति पद्मबन्धोः सुता ॥२॥

पदच्छेदः—कलिन्दगिरिमस्तके, पतदमन्दपूरोज्ज्वला, विलासगमनोष्ठसत् , प्रकटगण्डशैलौन्नता, सघोषगति— दन्तुरा, समिष्ठिक्द्दोलोत्तमा, मुक्कन्दरतिवर्द्धिनी, जयति-पद्मवन्धोः, सुता ॥ २॥

किलन्दगिरिमस्तके—किल्द पर्वतके मस्तकार

पतदमन्दपूरोज्ज्वला— पड़ने वाले अत्यन्त वेगके कारण उज्ज्वल दीखनेवाली

विलासगमनोल्लसत्प्रकट— गंगडशैलोन्नता— विलास पूर्वक चल्नेके कारण सुशोमित और पर्वतके गण्डस्थल रूपसे ऊंची नीची दीखती हुई,

सघोषगतिदन्तुरा- शब्दपूर्वक

गतिके क.रण विविधविकार युक्त,
समिधिरूढ़दोलोत्तमा—उत्तम
इक्ष्टेमें मलीमांति विराजितके सहश
सुकुन्दरतिवर्द्धिनी— श्रीमुकुन्द
मगवानमें प्रोम बढ़ानेवाली
पद्मवन्धोः—कमलके बन्धु (श्रो
सूर्य) की,
सुता—पुत्री-श्रीयमुनाजी,
जयति—उत्कर्षताको प्राप्त हो

भावार्थः - सूर्यमंडलमें स्थित प्रभुके हृदयसे रस रूप प्रकट होकर फिर कलिन्द पर्वतके शिखरपर गिरते हुए अत्यन्त प्रवाहोंसे उज्ज्वल, विलास सहित चलनेसे सुन्दर और उत्तम शिलाओंसे उन्तत तथा ध्विन सहित गमनसे ऊंची नीची होती अर्थाद उत्तम सूतेमें विराजित हुई सी दीखती एवं श्रीकृष्णचन्द्रमें प्रीति बढ़ाने वाली श्रीसूर्यपुत्री श्रीयमुना महाराणीजी श्रेष्टातासे विराजनमान हैं॥ २॥

रही हैं।

भुवं भुवनपावनीमधिगतामनेकस्वनैः प्रियाभिरिव सेवितां शुकमयूरहंसादिभिः। तरङ्गभुजकङ्कणप्रकटमुक्तिकावालुका-नितम्बतटसुंद्रीं नमत कृष्णतुर्यप्रियाम् ॥३॥

पदच्छेदः--भुवम्, भुवनपावनीम, अधिगताम्, अनेक-स्वनैः, प्रयाभिः, इव, सेविताम्, शुक्रमयुरहं सादिभिः, तरंगभुजकंकणप्रकटमुक्तिकावालुका, नितम्बतटसुन्दरीम्.

नमत, ऋष्यातुर्यत्रियाम्॥३॥ अवनपावनीम् - भूमण्डलको पवित्र करनेवाली-श्रीयमुनाजी भुवमधिगताम् -- पृथ्वीपर पधा-रने पर।

शुकमयूरहंसादिभिः-- अक मोर और इंसादि पंक्षियों द्वारा। **प्रियाभिः**—सिखजनोंके द्वारा इव-- जैसे हों वैसे,

**अनेकस्वनैः**—विविध शब्दोंसे

सेविताम् — सुसेवित (और) तरंगभुजकं कणप्रकरमुक्तिका वालुका--तरंग रूपी श्रीहस्तमें पहने हुए कंकणों पर जड़े मोतीरूपी वालुका युक्त। नितम्बतटसुन्दरीम् - नितम्ब रूप तय्युक्त मुन्दरी (ऐसी) कृष्णतुर्यप्रियाम् — श्रीकृष्णकी चतुर्थ पटराणीं ( श्रीयमुनाजी) को नमत-हेमक्रगण ! नमन करी

भावार्थ:—सम्पूर्ण लोगोंको पवित्र करनेवाली भूमण्डलके पधारनेपर जैसे प्रियसखियों द्वारा सेवन होती हो वैसे ही अनेक शब्द बोलते हुए तोता, मोर और हंसादि मधुर शब्द बोलनेवाले पित्तयोंके द्वारा सुसेवित हुई और तरंगरूपी मुजा-

श्रोंके कंकणोंमें स्पष्ट दीखतेवाली मोतियोंके समान चमकने वाली वालुका युक्त एवं नितम्ब भाग रूप उभय तटोंसे सुन्दर लगने वाली श्रीकृष्णकी चतुर्थ प्रिया (श्रीयमुनाजो) को हे भक्तगण! तुम नमन करो।।३॥

अनन्तगुणभूषिते शिवविर्शिचदेवस्तुते धनाधनिसमे सदा ध्रुवपराशराभोष्ठदे। विशुद्धमथुरातटे सकलगोपगोपीवृते कृपाजलिथसंश्रिते मम मनः सुखं भावय ॥४॥

पदच्छेद :—अनन्तगुणभूषिते, शिवविरिश्चिदेवस्तुते, घनावनिमे, सदा, ध्रुवपराशराभीष्टदे, विशुद्धमथुरातदे, सकलगोपगोपीवृते, कृपाजलिधसंश्रिते, मम, मनः, सुखम्, भावय ॥ ४॥

श्रानन्तगुणाभूषिते — अनन्त गुणोंसे सुशोभित । श्रिविवरिश्चिदेवस्तुते हिंव ब्रह्मादि देवताओं के द्वारा स्तुतिकी हुई । घनाघनिभे — गम्भीर मेवोंके समान कान्तिवाली । सदा — सर्वदा, धुवपराशराभीष्टदे — धुव और पराशर आदि को परम इष्ट फल देनेवाली ।

विशुद्धमथुरातटे—विशुद्ध मथुरा जिनके तट पर है ऐसी, सकलगोपगोपीयृते—सम्पूर्ण गोप और गोपीजनादि द्वारा चिरी हुई, कृपाजलिधसंश्रिते — कृपा सागर श्रीकृष्णके आश्रयमें रहनेवाली श्रीयमुनाजी, मम, मनः—मेरे मनको।

सुखं,भावय — मुख प्रकट करें

भावार्थः - अनन्त गुणोंसे सुशोभित, शिव ब्रह्मादि देवताओं द्वारा स्तिवत, निरन्तर गम्भीरमेघके समूहके समान देदीप्य-वती, श्रुव और पराशरको मनोवाञ्छित फल दान करने वाली अत्यन्त शुद्ध मथुरा नगरी जिसके तटपर बसी हुई है, तथा सम्पूर्ण गोप गोपीजनोंसे आवृत, कृपासागर श्रीव्रजाधीश्वरके आश्रयमें रहनेवाली हे श्रीयमुनाजी ! हमारे मनको सुख (आनन्दानुभव) कराइये॥ ४॥

यया चरणपद्मजा मुरिरपोः प्रियम्भावुका समागमनतोऽभवत् सकलसिद्धिदा सेवताम् । तथा सहशतामियात् कमलजासपत्नीव यत् हरिप्रियकलिंद्या मनसिमे सदा स्थीयताम्॥५॥

पदच्छेदः —यया, चरणपद्यजा, मुरिरपोः, प्रिय-म्भावुका, समागमनतः, अभवत्, सकलसिद्धिदा, सेवताम् तया, सदशताम्, इयात्, कमलजा, सपत्नी, इव, यत्, हरिप्रियकलिन्दया, मनसि, सदा, स्थीयताम् ॥ ४॥

यया, समागमनतः — जिनके
सम्मिलनसे
चरणपद्मज्ञा—श्रीगङ्गा जी
मुरिरपोः— मगवान् श्रीकृष्णको
प्रियम्भावुका— प्रीतिकर
ग्रभवत्— हुई, तथा
सेवताम्— सेवा करनेवालोंको

सकलसिद्धिदा—सम्पूर्ण सिद्धियों को देनेवाली अभवत्—हुई । तथा—उन (श्री यमुनाजी) की सदशताम्—नुल्यताको (कौन) इयात्—प्राप्त हो सकता है ? यदि इयात्ति है——जो बराबरी करे भी तो कमलजा—श्री लक्ष्मीजी सपती, इव—सौतिनके सदृश इयात्—प्राप्त हो हरिप्रियकलिन्द्या—श्रीहरिके

प्रिय (भक्तों) के कष्टकों दूर करनेवाली श्रीयमुनाजी

मे, मनिस—मेरे मनमें सदा—सर्वदा

स्थीयताम्—वास करों (मूलमें इव शब्द गौणताका वाचक है)

भावार्थ:—जिन श्रीयमुनाजीके समागमसे, भगवचरणसे प्रकट हुई श्रीगङ्गाजी भी भगवानको प्रिय हुई, उन श्रीयमुना-जीकी समानता भला कौन प्राप्त कर सकता हैं? हां! यदि कुछ समानता कर सकती है, तो वह कुछ न्यूनताके साथ श्रीलक्ष्मीजी ही, ऐसी सर्वोपिर तथा भगवद्गक्तोंके क्रेशोंको नाश करनेवाली श्रीयमुनाजी मेरे मनमें निरन्तर वास करें।। ४।।

नमोऽस्तु यमुने सदा तव चरित्रमत्यद्भुतं

न जातु यमयातना भवति ते पयःपानतः। यमाऽपि भगिनीसुतान् कथमु हन्ति दुष्टानपि प्रियो भवति सेवनात् तव हरेर्यथा गोपिकाः॥६।

पदच्छेदः — नमः, अस्तु यमुने सदा तव चरित्रम् अत्यद्भुतम्, न, जातु, यमयातना, भवति, ते, पयःपानतः, यमः, अपि, भगिनीसुतान्, कथाम् उ, हन्तिः दुष्टान्अपिः प्रिय,ः भवति, सेवनात् तव, हरेः, यथा, गोपीकाः ॥६॥

यमुने !--हिश्रीयमुनाजी (आपको) तव चरित्रम्--आपका चरित्र सदा नमः ऋस्तु-सदैव नमन हो। अत्यद्भुतम्-अत्यन्त अद्भुत है। ते, पयः पानतः — अ पके जल पानसे जातु — कभी भी ।

यमयातना — यमराज सम्बन्धीं दुःख ।

न, भवति — नहीं होता है ।

यमः, अपि — यमराज भी ।

दुष्टान्, अपि — दुष्ट ऐसे भी ।

भगिनीसुनान् — बहिनके पुत्रोंके ।

उ कथम् — अरे किस प्रकार !

हिन्त—मार सकता है ?

यथा—जिस प्रकार
गोपिका:—श्रीगोपीजन
तव, सेवनात्—आपके सेवनसे
हरे: प्रिया:—श्रीकृष्णको प्रिय

श्रभवन्—हुई
तथा—उसी प्रकार
तव—आपकं सेवनसे भक्त
हरे: — प्रियः श्रीकृष्णको प्रिय

भवति—होता है।

भावार्थ:—हे श्रीयमुनाजी ! आपको निरन्तर नमस्कार हो । आपका चरित्र अतिशय आध्यर्यकर हैं, आपके जलका पान करनेसे किसी भी समय यमकी यातना (नरकबास) होता ही नहीं। क्योंकि यमराज भी अपनी बहिनके दुष्ट पुत्रोंको भी कैसे मारे ? अर्थात नहीं मार सकते। आपका सेवन करनेसे जैसे श्रीगोपीजन भगवान श्रीब्रजेश्वरको प्रिय बनी, उसी प्रकार जीव भी आपके सेवनसे भगवित्रय बनता है।। इ॥

ममास्तु तव सिन्नधी तनुनवत्वमेतावता नदुर्लभतमा रितर्मुरियो मुकुन्द्प्रिये। अतोऽस्तु तव लालना सुरधुनी परं सङ्गमात् तवैव भुवि कीर्तिता न तु कदापि पृष्टिस्थितैः॥७॥ पदच्छेदः — मम, अस्तु, तव, सिन्नधौ, तनुनवत्वम्, एतावता, न दुर्लभतमा, रितः, ग्रुरिरपौ, ग्रुकुन्दित्रिये, अतः अस्तु, तव, लालना, ग्रुरधुनी, परम्, सङ्गमात्, तव, एव, भ्रुवि, कीर्तिता न, तु कदापि, पृष्टिस्थितैः ॥ ७॥

हे मुजुन्द्त्रिये | —हे श्री यमुना जी !
तव सिनिधी—आप के समीपमें
मम —मेरा
तजुनवत्वम्—शरीरकी नृतनता
अस्तु एतावता—हो इतनेसे
मुरिपी—श्रीकृष्णमें
रितः—प्रीति
दुर्लभतमा, न—अत्यन्त दुर्लभ

नहीं है।

**अतः, तव** — इसिलिये

लालना अस्तु लालना हो
सुरधुनी श्रीगंगाजी
तव, एव लापके ही
सङ्गमात् लड़मसे
सङ्गमात् लड़मसे
सङ्गमात् नड़मसे
सङ्गमात् नड़मसे
सङ्गमात् नड़मसे
सङ्गमात् नड़मों अत्यन्त
कीर्तिता प्रशंसायुक्त हुई
पुष्टिस्थितै: नपुष्टिमार्गमें स्थित
वैष्णवोंके द्वारा
त, कदापि तो कभी भी
तव, विना लसापके विना
कीर्तिता, न प्रशंसित नहीं है

भावार्थः — मुक्ति देनेवाले श्रीकृष्णकी प्रिया हे श्रीयमुनाजी ! आपके सन्तिधानमें हमारा नवीन शरीर हो, केवल इतनेसे यानी शरीर परिवर्तन से ही मुरिष्णु श्रीकृष्णमें प्रीति अत्यन्त दुर्लभ नहीं अर्थात सुलभ हैं। इसलिए आपकी स्तुति रूप लालना हो। श्रीगङ्गाजीने भी आपके ही संसर्ग से पृथ्वीमें प्रशंसा प्राप्त की है। परन्तु आपके संगम बिना पृष्टिस्थ जीवोंने अकेली गङ्गाजीकी भी स्तुति नहीं की ॥ ७॥

आपकी

स्तुतिं तव करोति कः कमलजा सपित प्रिये हरेर्यद्नुसेवया भवति सौख्यमामोचतः। इयं तव कथाधिका सकलगोपिकासङ्गम-स्मरश्रमजलाणुभिः सकलगात्रजैः सङ्गमः॥८॥

पदच्छेदः—स्तुतिम्, तव, करोति, कः, कमलजा, सपत्नि, प्रिये । हरेः, यत् अनुसेवया, भवति, सौख्यम्, आमोचतः, इयं, तव, कथाधिका, सकलगोपिकासङ्गम स्मरश्रमजलाणुभिः, सकलगात्रजैः, सङ्गमः ॥ ८॥

हे कमलजासपितन !—हे श्री
ह प्रिये !—हे श्रीयमुनाजी
तव, स्तुतिम्—भापकी स्तुति
कः करोति—कौन करता है ?
यत्, अनुसेवया—जिस सेवनसे
आमोच्तः—मोक्ष पर्यन्त
सौख्यम्—मुख होता है

सकल सम्पूर्ण
गात्रजै: श्रीअङ्गांसे उत्पन्न हुए
सकलगोपिकासंगमस्मरश्रम
जलाणुभि: सर्व गोपीजनोंके
सङ्गमसे पैदा हुए जो स्मरश्रमजलके
बिन्दु उनसे
संगम:, भवति समागम होता है
इयं तव यह आपकी
कथाधिका कथा अधिक है।

भावार्थः—हे लक्ष्मीजीकी सौतिन ! हे श्रीयमुनाजी ! श्रापकी खुति कौन कर सकता है ? श्रयीत कोई नहीं कर सकता । क्योंकि श्रीहरिके पश्चात् श्रीलक्ष्मीजीके सेवन करनेसे मोच पर्यन्त सुख होता है; परन्तु आपकी यह कथा तो इससे भी अधिक है कि श्रीगोपीजनोंके समागमसे श्रीअंगोंस प्रकट हुए स्मरश्रमके जो जलविन्दु उनके साथ आपके संवन-स संगम होता है ॥ ३ ॥

तवाष्टकमिदं मुदा पठति सूरसूते सदा समस्तदुरितक्षयो भवति वै मुकुन्दे रतिः। तया सकलसिद्धयो मुररिपुश्च सन्तुष्यति स्वभावविजयो भवेत् वद्ति वल्लभः श्रीहरेः॥९॥

पदच्छेदः--तव, अष्टकम्, इदम्, मुदा, पठति, सूर-सते ! सदा, समस्त, दुरितच्चयः, भवति, वै, मुक्रन्दे, रतिः, तया, सकलसिद्धयः, ग्रुरिरपुः, च, सन्तुष्यति स्वभावविजयः, भवेत्, वदति, वस्त्रमः, श्रीहरेः ॥ ६ ॥ हे स्रस्ते ! - हे सूर्यपुत्री | भवति - होता है श्रीयमुनाजी ! तव, इदम् आपका यह **ऋष्टकम्**—अष्टक य:, सदा-जो सदैव मुदा-हर्ष पूर्वक पठित-पढ़ता है उसके समस्तदुरितच्यः - सम्पूर्ण पापोंका नाश

मुररिपु: नुर नामक दैत्य के शत्र श्रीभगवान् संतुष्यित - परम प्रसन्न होतेहैं। कुमुन्दे - श्रीमुकुन्द भगवान्में

वै—निश्चयही
तथा—उस प्रीतिके द्वारा
सकलसिद्धयः—सत्र प्रकारकी
सिद्धियों की प्राप्ति
(भवन्ति)—होती हैं (और)
स्वभाव विजयः—अपने स्वभाव

पर विजय भवेत्—होता है, ऐसा श्रीहरेः—श्रीहरिके बल्लभः—श्रीवल्लभाचार्यजा

बदति - कहते हैं।

भावार्थः—हे सूर्यपुत्रि ! आपके इस अष्टकका जो प्रसन्तता पूर्वक निरन्तर पाठ करता है उसके समस्त पाप नष्ट होकर, निश्चय ही मुकुन्द भगवानमें प्रीति होती है। इस प्रीतिक प्राप्त करनेसे सम्पूर्ण सिद्धियोंकी प्राप्ति होती है, तथा स्वभावका विजय होता है। अर्थात स्वभाव अपने अनुकृत हो जाता है। इस प्रकार श्रीहरिके प्रिया श्रीमद्रह्मभावार्यजी कहते हैं।। हा

इति श्रीमद्रल्लभाचार्यविरचितं, श्रीयमुनाष्ट्रकस्तोत्र' सम्पूर्ण ।

## २-बालनोधः

\_\_:\*:\\_\_

नत्वा हरिं सदानन्दं सर्वसिद्धान्तरांग्रहम् । बालप्रबोधनार्थाय वदामि सुविनिश्चितम् ॥१॥ पदच्छेदः—नत्वा, हरिम्, सदानन्दम्, सर्वसिद्धान्त-संग्रहम्, बालप्रबोधनार्थाय, वदामि, सुविनिश्चितम् । ।१॥ सदानन्दम् सदानन्दरूप हरिम्-श्रीकृष्णको नत्या नमन करके वालप्रबोधनार्थाय-वालकोंके सम्यक् ज्ञानके लिये

सुविनिश्चितम् निशेष रूपसे निश्चय किया हुआ सर्वसिद्धान्तसंग्रहम् —समस्त सिद्धान्तींका संग्रहः वदामि -मैं कहता हूँ।

भावार्थः - सदा आनन्द रूप हरिको नमस्कार करके बाल-कोंके जाननेके लिये अच्छी तरह विचार पूर्वक निश्चय किया हुआ सब सिद्धान्तोंका स्वरूप कहता हूँ ॥ १ ॥

धर्मार्थकाममोक्षाख्याश्चत्वारोऽर्था मनीषिणाम् जीवेश्वरविचारेण द्विधा ते हि विचारिताः॥२॥

पदच्छेदः--धर्माथकाममोचाख्याः चत्वारः, अर्थाः, मनीषिणाम्, जीवेश्वर्यवचारेण, द्विधा, ते, हि, बिचा-रिताः अस्य रा।

षोंके धर्मार्थकाममोच्याख्याः--धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष नामके

चत्वारोऽर्थाः चार पुरुषार्थं विचारिताः विचारे गये हैं।

मनीषिणाम्—बुद्धिमान पुरु- जीवेश्वरविचारेण -- जीव और ईश्वरके विचारसे ते, हि-वे निश्चयरूपसे द्विधा-दो प्रकारसे

भावार्थ: विवेकी पुरुषोंने धर्म, ऋर्थ, काम ऋौर मोच नामक चार पुरुषार्थ कहे हैं। वे दो प्रकारके हैं। एक तो ईश्वरके कहे हुए हैं और दूसरे जीव के कहे हुए हैं॥ २॥

अलौकिकास्तु वेदोक्ताः साध्यसाधनसंयुताः। लौकिका ऋषिभिः प्रोक्तास्तथैवेश्वरशिक्षया॥३॥

पदच्छेदः — अलौकिकाः, तु वेदोक्ताः, साध्यसाधन संयुताः, लौकिकाः, ऋषिभिः, श्रोक्ताः, तथा, एव ईश्वर-शिक्त्याः। ३ ॥

साध्यसाधनसंयुताः—स्रध्य और साधनो से युक्त ऋलौकिकाः-अलौकिक पुरुषार्थ तु—तो वेदोक्ताः—वेदमें कहे हैं! तथा, एव—उसी प्रकार ही
ईश्वरशिद्यया—भगवदाज्ञासे
ऋषिभिः—ऋषियों ने
लौकिकाः—लौकिक पुरुषार्थ
प्रोक्ताः—कहे हैं

भावार्थ: —ईश्वरके कहे हुए श्रलौकिक पुरुषार्थोंका साधन फल सहित वेद में वर्णन है। ईश्वरकी ही प्रेरणासे ऋषियोंके द्वारा बनाये हुए लोकिक पुरुषार्थोंका वर्णन पुराणादिमें है॥३॥

लोकिकांस्तु प्रवक्ष्यामि वेदादाचा यतः स्थिताः। धर्मशास्त्राणि नीतिश्च कामशास्त्राणि च कमात्॥४॥ त्रिवर्गसाधकानीति न तन्निर्णय उच्यते।

यदच्छेद:—लौकिकान्, तु, प्रवच्यामि, वेदात्, आद्याः यतः, स्थिताः, धर्मशास्त्राणि, नीतिः, च, कामशास्त्राणि, च क्रमात्, त्रिवर्गसाधकानि, इति, न, तन्निर्णयः, उच्यते ॥४॥४॥ आद्याः अलौकिक (ईश्वरसे-विचार किये गये पुरुषार्थ ) वेदात् —वेदसे स्थिताः —प्रसिद्ध हैं। तु —और लौकिकान् —लौकिकपुरुषार्थीको प्रवच्यामि —अंच्छीरीतिसे कहता हूँ त्रिवर्गसाधकानि —धर्म, अर्थ, काम इनका प्राप्त करानेवाले धर्मशास्त्राणि—धर्मशास्त्र च नीति,—और नीतिशास्त्र च—और कामशास्त्राणि—कामशास्त्र कमात्—कमसे इति—इसिल्ये तिन्रिणय:—उसका निर्णय न, उच्यते—नहीं कहते हैं।

भावार्थ—अब लौकिक पुरुषार्थोंका निर्णय कहता हूँ, अलौकिकपुरुषार्थोंका तो वेदमें ही निर्णय है। घमंशास्त्र धर्मका साधक है। नीति-शास्त्र अर्थका साधक है और काम-शास्त्र कामका साधक है। इन तीनों शास्त्रोंका निर्णय मैं नहीं कहता हूँ। ४-४॥

मोक्षे चत्वारि शास्त्राणि होिकके परतः स्वतः ॥५॥ द्विधा द्वे द्वे स्वतस्तत्र सांख्ययोगौ प्रकीर्तितौ। त्यागात्यागविभागेन साङ्क्षये त्यागः प्रकीर्तितः॥६॥ अहन्ताममतानाशे सर्वथा निरहंकृतौ। स्वरूपस्थो यदा जीवः कृतार्थः स निगद्यते ॥७॥

पदच्छेदः—मोक्षे, चत्वारि, शास्त्राणि, लौकिके, परतः, स्वतः, द्विधा, द्वे द्वे, स्वतः, तत्र, सांख्ययोगौ, प्रकीतिंतौ

त्यागात्यागविभागेन, सांख्ये, त्यागः प्रकीर्तितः, अहंताम-मतानाशे, सर्वथा, निरहंकृती, स्वरूपस्थः, यदा, जीवः, कृतार्थः, सः, निगद्यते ॥ ५ ॥ ६ ॥ ७ ॥

लौकिके-लौकिक पुरुषार्थ मोक्षे-मोक्षमें चत्वारि चार शास्त्राणि—शस्त्र हैं परतः -- दूसरे के द्वारा मोक्ष स्वतः अपने द्वारा मोक्ष तत्र, द्वे द्वे — उनमें दो दो द्विधा इन दी प्रकारों से स्वतः - स्वतंत्र रीति से त्यागात्यागविभागेन-त्याग और अत्याग विभाग द्वारा सांख्ययोगी सांख्य और योग कहे हुए हैं उनमें से सांख्ये - सांख्य में (ज्ञानमार्ग में ) त्यागः—त्याग
प्रकोतितः—कहा है।
सर्वथा | सब प्रकारसे
निरहंकृती—अहंकार रहित
अहंताममतानाशे—अहंता
ममताका नाश होने से जब
जीवः—जीव
यदा—जिस समय
स्वरूपस्थः—स्वरूपमें स्थिति
करनेवाला होता है तब
सः—बह जीव
कृतार्थः—कहा जाता है

भावार्थः लौकिकमें मोज़के साधक चार शास्त्र हैं श्रौर ये दो भागोंमें विभक्त हैं। एक तो दूसरेकी छुपासे मोज़ लाभ करना, उसमें दो शास्त्र हैं, श्रौर स्वयं श्रपने पुरुषार्थसे मोज्ञ लाभ करना, इसमें भी दो शास्त्र हैं। जो कि सांख्य श्रौर योग नामसे प्रसिद्ध हैं। सांख्य शास्त्रका मत है, कि सब वस्तुश्रोंका त्याग कर दिया जाय, श्रौर योग शास्त्रका मत है कि त्याग नहीं किया जाय । सांख्य मतके अनुसार सबका त्याग करनेसे अहंता अर्थात अहंकार और ममता अर्थात मोहका नाश हो जाता है, और अहंकार रहित जीव जब अपने ही स्वरूपमें स्थित हो जाय तब कृतार्थी माना जाता है ॥ ४-६-७॥

# तद्रथं प्रक्रिया काचित् पुराणेऽपि निरूपिता। ऋषिभिर्बहुधा प्रोक्ता फलमेकमबाह्यतः ॥८॥

पदच्छेदः—तदर्थम्, प्रक्रिया, काचित्, पुराणे, अपि, निरूपिता, ऋषिभिः, बहुधा, प्रोक्ताः, फलम्, एकम्, अवाह्यतः ॥ = ॥

तदर्शम्—मोक्षके लिये
पुराणे —पुराणोंमें
काचित्—कोई कोई
प्रक्रिया, अपि—कम भी
निरूपिता—निरूपण किया है।

ऋषिभः—ऋषियों केद्वारा
बहुधा—अनेक प्रकारसे
प्रोक्ताः—कही हुई हैं; किन्तु
अवाह्यतः—अन्तरङ्गः
फलम् एकम्—फल एक ही है

भावार्थः उस मोत्तके लिये ऋषियोंने कोई-कोई पुराणोंमें साधन करनेके लिये बहुत-सी क्रियाएं भी निरूपण की हैं: किन्तु इनके अन्तरंग होनेके कारण उसका फल भी एक ही है।। पा

अत्यागे योगमागो हि त्यागोऽपि मनसैव हि। यमाद्यस्तु कर्तव्याः सिद्धेयोगे कृतार्थता ॥९॥ पदच्छेदः—अत्यागे, योगमार्गः, हि, त्यागः, अपि, मनसा, एव, हि, यमादयः, तु, कर्तव्याः, सिंखे, योगे, कृतार्थता ॥ ६ ॥

अत्यागे—नहीत्यागनेमं योगमार्गः -- योगमार्ग है हि, त्यागः——इसमें त्याग अपि, मनसा--भी मनदारा हि--निश्चय है

यमाद्यः--यमनियमादि इसमें कत्व्याः-पालन करने योग्य है। योगे--योग के सिद्धे-सिद्ध होने पर कृतार्थता---पूर्णता होती है।

भावार्थः योगमार्गके साधनमें साद्वात् सब वस्तुत्रींका त्याग नहीं हैं, ऋौर त्याग बिना योग सिद्ध हो नहीं सकता इसलिये मनसे त्याग करना चाहिये, श्रौर यम, नियम श्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान, समाधि इन अष्टाङ्ग योगका साधन क्रमानुसार करे। जिससे मन निश्चल होकर योग सिद्ध होता है, अर ऐसा होनेसे ही कृतार्थता मानी जाती है ॥ ६॥

पराश्रयेण मोक्षस्तु द्विधा सोऽपि निरूप्यते । ब्रह्मा ब्राह्मणतां यातस्तद्र्पेण सुसेव्यते ॥१०॥

पदच्छेदः-पराश्रयेण, मोचः, तु, द्विधा, सः, अपि, निरूप्यते, ब्रह्मा, ब्राह्मणताम्, यातः, तद्रूपेण, सुसेव्यते ॥१०॥

पराश्रयेग —दूसरेके आश्रयसे सः, त्रापि —वह भी दिधा—दो प्रकारसे तु, मोक्षः जो मोक्ष है

निरूप्यते—िवरूपित है ब्रह्मा—ब्रह्माजी ब्राह्मग्रताम्—ब्राह्मग्रत्वको

यातः—प्राप्त हुए हैं। अतएव तद्रूपेगा—ब्राम्हण के रूप से सुसेट्यते—सम्यक् सेवित हैं।

भावार्थः—परायेके आश्रयसे मोत्त लाभ करनेके दो मार्ग हैं सो मैं बतलाता हूँ। ब्रह्माजी तो ब्राह्मण्यको प्राप्त हैं इसलिये ब्राह्मण रूपसे उनकी सेवा उपासना आदि होती है।। १०॥

ते सर्वार्था न चाचेन शास्त्रं किञ्चिद्दीरितम्। इतः शिवश्च विष्णुश्च जगतो हितकारकौ ॥११॥ वस्तुनः स्थितिसंहारौ कायौँ शास्त्रप्रवर्तकौ। ब्रह्मेव ताहशं यस्मात् सर्वात्मकतयोदितौ ॥२१॥

पदच्छेदः—ते, सर्वार्थाः, न, च, श्राद्येन, शास्त्रम्, किश्चित्, उदीरितम्, श्रातः, शिवः, च, विष्णुः, च, जगतः, हितकारकौ, वस्तुनः स्थितिसंहारौ, काय्यौ, शास्त्र-प्रवर्तकौ, ब्रह्म, एव, तादृशम्, यस्मात्, सर्वात्मकतया, उदितौ ॥ ११–१२ ॥

ते—वे
सर्वार्थाः—सब पुरुषार्थ (धर्म
अर्थ काम मोक्ष )
आद्यन अस्त के द्वारा
न नहीं होते हैं उन्होंने
किश्चित्, शास्त्रम् कुछ बास्त

उदीरितम्—कहा है
अतः, शिवः—अतएव शिव
च, विष्णुः—और विष्णु
जगतः—जगतके
हितकारकौ—हित करनेवाले हैं।

वस्तुनः—वस्तुमात्रकी
स्थितिसंहारौ—स्थिति और
संहार ।
कार्यौ—करनेवाले तथा
शास्त्रप्रवर्तकौ -शास्त्रके प्रवर्तक हैं।

यस्मात् — जिम कारणसे

न्नस्न, एव — ज्रहा ही

तादशम् — वैसा

सर्वात्मकतया — सर्वात्मकरूप से

उदितौ — ये दोनों कहे हुए हैं

भावार्थ: —चारों पुरुषार्थ बहारते सिद्ध भी नहीं हो सकते उन्होंने तो किञ्चित शास्त्र निरूपण किया है जिससे जीवोंका कल्याण होता है। अतएव शिव और विष्णु जगतके हितकारी हैं। उसके स्थिति और संहार करनेमें भी दोनों समर्थ हैं और शास्त्र के प्रवर्तक हैं, और शास्त्रोंमें दोनोंकी सर्वात्मकता कही है इसलिये मूल पुरुष बहा हैं।। ११-१२।।

निद्धे षपूर्णगुणता तत्तच्छास्त्रे तयोः कृता । भोगमोक्षफले दातुं शक्तो द्वाविष यद्यपि ॥१३॥ भोगः शिवेन मोक्षस्तु विष्णुनेतिविनिश्चयः। लोकेऽपियत् प्रभुर्भुङ्के तन्न यच्छति कहिंचित्।१

पदच्छेद:—निदो पपूर्णगुणता, तत्तत्, शास्त्रे तयोः, कृता, भोगमोचफले, दातुम्, शक्तौ, द्वौ- अणि, यद्यपि-भोगः, शिवेन, मौचः, तु, विष्णुना इति, विनिश्चयः लोकेअपि, यत्, प्रश्चः, श्रङ्क्तं, तत्, न, यच्छति- कर्हिंचित्। १३–१४।।

तत्तत्—उन उनके प्रतिपादक
शास्त्रे—शास्त्रोंमें
निदो पपूर्णगुराता — निदों—
पता एवं पूर्ण गुणता उनकी
तयोः—शिव विष्णु दोनोंकी
कृता—प्रतिपादन की है
यद्यपि—यद्यपि
द्वौ, श्रापि शिवविष्णु दोनों भी
भोगमोद्यफले—भोग और
मोक्षफल
दातुम्—देनेको
शक्तौ—समर्थ हैं, तथापि

शिवेन—शिवजीके द्वारा
भोगः तु—भोग और
विष्णुनो—विष्णुके द्वारा
मोद्यः—भोक्ष
इति—इस प्रकार
विनिश्रयः—निर्णय किया है

लोके, श्राप—लोकमें भी
यत्, प्रभु:—जो स्व.मी
अङ्क्ते, तत्—भोगता है बह
कहिंचित्—कभी भी सेवकको
न, यच्छति—नहिंदेते हैं।

भावार्थः—उनके शास्त्रोंमें अर्थात् शैवपुराणोंमें शिवकी और विष्णुपुराणोंमें विष्णुकी निर्दोष पूर्णगुणता लिखी है, यद्यपि भोग और मोत्तरूपी फल देनेमें दोनों ही समर्थ हैं! तो भी गुणावतारमें तो शिवसे भोगकी और विष्णुसे मोत्तकी प्राप्ति होती है। लोकमें भी यह बात प्रसिद्ध हैं कि स्वामीके भोगनेकी वस्तु दूसरेको कदापि नहीं मिल सकती।। १३-४४॥

अतिप्रियाय तद्पि दीयते कचिदेव हि। नियतार्थप्रदानेन तदीयत्वं तदाश्रयः॥५॥

पदच्छेदः—अतिप्रियाय, तत्, अपि, दीयते, कवित्-एव, हि, नियतार्थप्रदानेन, तदीयत्वम्, तदाश्रयः ॥१४॥

तद्पि--तो भी भक्तोंको क्वित्--किसी समय हि, एव-निश्चय ही मोक्ष

दीयते—देते ही हैं अतिप्रियाय-अत्यन्त प्रिय नियतार्थप्रदानेन - नियमित अर्थके दान द्वारा तदीयत्वंम् - तदीयता तथा तदाश्रयः—उनका आश्रय सिद्ध होता है ॥ १५ ॥

भावार्थ: - तथापि कोई अत्यन्त प्यारा हो तो उसको कुछ दे देते हैं। नित्य प्रति जो वस्तु प्राप्त हो वह उनको समर्पण की जाय और उनमेंसे प्रत्येकको प्रसन्न करनेका यही साधन है ॥ १४ ॥

प्रत्येकं साधनं चैतद् द्वितीयार्थे महान्श्रमः। जीवाः स्वभावतो दुष्टा दोषाभावाय सर्वदा ॥१६॥

पदच्छेदः-प्रत्येकम्, साधनम्, च, एतत्, द्वितीयार्थे, महान्, श्रमः जीवाः, स्वभावतः, दुष्टाः, दोषाभावाय, सर्वदा ॥१६॥

प्रत्येकम् प्रत्येक देवता एतत्-दोनीं फलीं के साधनम्-साधन है द्वितीयार्थे -दूसरेके अर्थदानमें महान् अत्यन्त अमः-परिश्रम है

जीवाः —जीव स्वभावतः स्वभावसे दुष्टाः — दुष्ट है सवंदा-सब प्रकारसे दोषाभावाय दोषकी निवृत्तिके ਲਿਹਾ

भावार्थः — उनकी भक्ति की जाय और उनका आश्रय किया जाय, परन्तु मोच लाभ करनेके लिए तो महान् परिश्रम करना होगा। जीव स्वभावसे ही दुष्ट है इसलिए इसे निर्दोष बनानेके लिए सदा श्रवण, कीर्तन आदि नवधा भक्ति करनी चाहिये।।१६॥ श्रवणादि ततः प्रेम्णा सर्व कार्य हि सिध्यति। मोक्षस्तु सुलभो विष्णोभींगश्च दावतस्तथा।।१७॥

पदच्छेदः—श्रवणादि, ततः, प्रेम्णा, सर्वम्, कार्यम्, हि, सिद्धचिति, मोच्चः तु, सुलभः, विष्णोः, भोगः, च, शिवतः, तथा ॥१७॥

श्रवणादि -श्रवणादि नवधा मक्ति
श्रेमणा - प्रेमपूर्वक करनी
ततः - इससे
सर्वम्, कार्यम् - समस्त कार्य
सिद्धचित - सिद्ध होते हैं

विष्णोः—विष्णु से
मोत्तः, तु—मोक्ष तो
सुल्भः—सुल्म है
तथा, भोगः, तु—और भोगतो
शिवतः—शिवजीसे,
सिद्धचिति—सिद्धि होता है

भावार्थः —ऐसा करनेसे जब भगवान्में प्रेम हो जावेगा तब सब कार्य सिद्ध हो जायंगे। मोचकी प्राप्ति विष्णुसे सुलभ है और भोगकी प्राप्ति शिवसे सुलभ है ॥१७॥

समर्पणेनात्मनो हि तदीयत्वं भवेद् ध्रुवम् । अतदीयतया चापि केवलश्चेत् सामश्रितः॥१८॥

पदच्छेदः-समर्पणेन, आत्मनः, हि, तदीयत्वम्, भवेत्, ध्रुवम्,अतदीयतया,च,अपि,केवलः, चेत्, समाश्रितः॥१८॥ हि—यह बताते हैं

आत्मनः—अपना सब कुछ
समर्पणेन—समर्पणके द्वारां
तदीयत्वम्—तदीयता

भूवम्—निश्चय ही

भवेत् च होती है और

अतदीयतया, अपि तदीयतया न होनेपर भी

समाश्रितः समाश्रित
चेत् होना ही अर्थात् अच्छी

तरह आश्रय रखना।

भावार्थः - उनको त्रात्म समर्पण करनेसे त्रौर उनकी त्राटल भक्ति करनेसे ही प्राप्त होते हैं। जिन्होंने त्रात्म-निवेदन नहीं किया है, त्रौर ईश्वरका त्राश्रय लिया है।।१८।।

तदाश्रयतदीयत्वबुद्ध्ये किंचित् समाचरेत् । स्वधर्ममनुतिष्ठन् वे भारद्वैग्रण्यमन्यथा ।।१९।।

यद्च्छेदः—तदाश्रयः तदीयत्वबुद्ध्यै, किञ्चित् समा-चरेत् स्वधर्मम्, अनुतिष्ठन्,वै, भारद्वै गुण्यम्, अन्यथा ॥१६॥

तदाश्रयः—भगवान्का आश्रय तदीयत्वबुद्ध्ये—और भग-यदीयत्व बोधके निमित्त किश्चित्—कुछ भी समाचरेत्—आचरण युक्त बने

स्तर्धर्ममनुतिष्ठन्—अपने धर्म का पालन करे अन्यथां, वै—तो निश्चय ही भारद्वे गुरुयम्—दुसुना भार होता है।

भावार्थः—वे प्रभुका आश्रय लेकर दासपनकी वुद्धि रखकर थोड़ाबहुत जो कुछ भी बन आवे मन लगाकर भगवद्धर्मका पालन करें, और अपने धर्ममें स्थित रहें यदि ऐसा न करें तो उसपर दुगुना भार चढ़ता है।।१६।।

इत्येवं कथितं सर्वं नैतज्ज्ञाने भ्रमः पुनः ॥१९ई॥

पदच्छेदः - इति, एवम्, कथितम्, सर्वम्, न, एतत्, ज्ञाने, अमः, पुनः ॥ २०॥

इत्येवम् - रस प्रकार सर्वम्--समस्त कथितम्, एतत् - कहा है इसके अमः, न अम नहीं होता।

ज्ञाने, - जानने पर फिर पुन:--फिर

भावार्थः इस प्रकारसे सब सिद्धान्तका सार मैंने कहाहै इसको अच्छी प्रकार जान लेनेपर फिर सब लोगोंको किसी प्रकारका भ्रम नहीं रहेगा ॥ २०॥

> इति श्रीमद्रल्लभाचार्यविरचि बालबोधप्रन्थः सम्पूर्गः।

## ३-सिद्धान्तमुक्तावली

नत्वा हरिं प्रवक्ष्यामि स्वसिद्धान्तविनिश्चयम्। क्रुष्णसेवा सदा कार्या मानसी सा परा मता॥१॥

पदच्छेदः---नत्वा, हरिम्, प्रवच्यामि, स्वसिद्धान्त-विनिश्चयम्, कृष्णसेवा, सदा, कार्था, मानसी, सा, परा, मता ॥ १॥

हरिम्—श्रीहरिको

नत्वा—नमस्कार करके

स्वसिद्धान्तिविनिश्वयम्—अपने

सिद्धान्तके विशेष निश्चय को

कृष्णसेवा—श्रीकृष्णकी सेवा सदा— निरन्तर कार्या—अवस्य करने यांग्य है सा, मानसी—वह मानसी परा—उत्तम फलरूपा मता—मानी हुई है।

प्रवच्यामि स्पष्टतया कहता हूँ।

भावार्थः—श्रीहरिको नमस्कार करके अपना विवेक पूर्वक निश्चय किया हुआ सिद्धान्त कहता हूँ। कृष्णाकी सेवा सदा ही करनी चाहिये। वह मानसी सेवा सबमें उत्तम और परम फल रूप मानी जाती हैं॥१॥

चेतस्तत्प्रवणं सेवा तत्सिद्यै तनुवित्तजा । ततः संसारदुःखस्य निवृत्तिर्बद्धाबोधनम् ॥ २॥

पदच्छेदः—चेतः, तत्प्रवर्णम्, सेवा, तत्सिद्ध्ये, ततु-वित्तजा- ततः, संसारदुःखस्य, निवृत्तिः, ब्रह्मबोधनम् ॥२॥

चेतः—चित्तको
तत्प्रवणम् —श्रीकृष्णमें लगाना
सेवा —यह सेवा है।
तित्सद्ध्ये — उस मानसी सेवा
की सिद्धि के लिये।
तनुवित्तना—तनुना और

वित्तजा सेवा है।
ततः उससे
संसारदुखस्य सांसारिक
दुखोंकी
निवृत्तः निवृत्ति और
व्रख्योंकी व्रद्धका जान

भावार्थः चित्तको प्रभुमें परोना अर्थात लवलीन कर देना ही सेवा है, ऋौर उसकी सिद्धिके लिये, (तनुजा) शरीरसे, ऋौर (वित्तजा) द्रब्य से, प्रमुकी सेवा मन लगाकर करे। ऐसा करने से संसारके दुःखोंसे छुटकारा हो जाता है और ब्रह्मका यथार्थ खरूप जाननेमें आता है।। २॥

परं ब्रह्म तु ऋष्णो हि सचिदानन्दकं बृहत्। द्विरूपं तद्धि सर्वं स्यादेकं तस्माद् विलच्चणम् ॥३॥

पदच्छेद:--परम्, ब्रह्म, तु, कृष्णः, हि, सचिदा-नन्दकम्, बहत्, द्विरूपम्, तत् हि , सर्वम्, स्यात्, एकम्, तस्मात्, विलच्याम् ॥३॥

हि-नयों कि

परम्, ब्रह्म पर ब्रह्म तु, कृष्णः तो कृष्णही हैं और बृहत्—अक्षर ब्रह्म सचिदानन्दकम् अल्प, सत् चिच आनन्द वाला है। तत् वह ( अक्षर ब्रह्म )

द्विरूपम् दो रूपवाला माना है हि, एकम् निश्चय ही एक सर्वम सब जगत् रूप और तस्मात् उससे (जगद्रूपसे) विलच्याम् पृथक् ज्ञानियोंसे उपासना करने योग्य है

सबसे श्रेष्ठ बहा तो एक श्रीकृष्ण ही हैं। सत्, चित् और आनन्द रूपसे जो कि सबमें व्याप्त है वह अद्गर ब्रह्म कहलाता है। उस अत्तर ब्रह्मके दो स्वरूप हैं। एक तो "जगव" रूप और द्सरा उससे विलज्ञ है।। ३।।

अपरं तत्र पूर्वस्मिन् वादिनो बहुधा जगुः। सायिकं सगुणं कार्यं स्वतन्त्रं चेति नैकधा ॥४॥ पदंच्छेदः — अपरम्, तत्र, पूर्विस्मन्, वादिनः, बहुधा, जगुः । मायिकम्, सगुणम्, कार्यम्, स्वतन्त्रम्, च, इति न, एकधा ॥४॥

तत्र—पहिने कहे हुए उस
पूर्विस्मन्—प्रपञ्चरूपी ब्रह्मके
विषय में
वादिनः—विविधवाद वाले
श्रपरम्—दूसरे (वेदमत विरोध)
मत को
वहुधा—विविध प्रकार से
जगुः—कहते हैं (वह इस
प्रकार)
मायिकम्—मायावादि
मायाका बनाया हुआ
कहते हैं । और
सगुणाम्—सांख्य मतवाले गुणों
का कार्यं है ।

कार्यम् नैयायिक द्यणुक
व्यणुकादिकम से ईश्वर का
वनाया हुआ
स्वतन्त्रम् (मीमांसक)
अनादिकालसे ऐसा चला आ
रहा है।
च और (बौद्ध, माध्यमिक
सौत्रान्तिक, चार्याक, लोकायंतिक
वाम और शाक्तादि वेद विरोधीमत
वाले अपनी इच्छानुकूल जगत्
प्रपञ्चके सम्बन्धमें कहते हैं।
इति इस प्रकार
एकथा, न एक प्रकारसे नहीं

कहकर भिन्न २ प्रकारसे कहते हैं।

प्रथम कहे हुए उस प्रपञ्चरूपी ब्रह्मके विषयमें विविधवाद वाले दूसरे वेदमत विरोध मतवाले विविध प्रकारसे कहते हैं। शंकर मतवाले इस प्रकार मायाका बना हुआ कहते हैं, और सांख्यवाले गुणोंका कार्य्य, नैयायिक द्वयणुकादि कमसे ईश्वरका बनाया हुआ, मीमांसक अनादिकालसे ऐसा ही चला आ रहा है, और बौद्ध, माध्यमिक, वैशेषिक, सौत्रान्तिक, आईन्त (जैन), चार्वाक,

लोकायतिक, वाम और शाक्त आदि वेदविरोध मतवाले अपनी इच्छानुकूल जगद् (प्रपञ्चके सम्बन्धमें) कहते हैं। अतः एक प्रकारसे नहीं कहकर भिन्न भिन्न प्रकारसे कहते हैं॥ ४॥

तदेवैतत् प्रकारेण भवतीति श्रुतेर्मतम् । द्विरूपं चापि गङ्गावज्ज्ञेयं सा जलरूपिणी ॥५॥ माहात्म्यसंयुता नृणां सेवतां भुक्तिमुक्तिदा । मर्यादामार्गविधिना तथा ब्रह्मापि बुध्यताम् ॥६॥

पदच्छेदः — तत्, एव, एतत् प्रकारेण, भवति, इति, श्रुतेः, मतम्, दिरूपम्, च, श्रपि, गङ्गावत्, ज्ञेयम्, सा, जलरूपिणी माहात्म्यसंयुता, नृणाम्; सेविताम्, श्रुक्ति-मुक्तिदा, मर्यादामार्गविधिना, तथा, ब्रह्मा, श्रपि, बुध्य-ताम्।। ५-६।।

तत्—वह ( अक्षर ब्रह्म )
एव—ही
एतत्प्रकारेग्य—इस जगत रीतिसे
भवति—होता है
इति—इस प्रकार
श्रुतेः मतम्—वेद का मत है।
च द्विरूपम्—और दो रूपवाला

एक जगद्र प और दूसरा अक्षर रूप
प्रापि—भी होता है
गङ्गावत्—गङ्गाजी की तरह
ज्ञेयम्—जानना (जैसे)
सा—वह (श्रीगङ्गाजी) एक
जलरूपिगी—जल्रूपमें
अधिमौतिक है।

महात्म्यंसंयुता—( अपने )
माहात्म्यसे युक्त ऐसे ( तीर्थरूपी )
मर्यादामार्गविधिना—भर्यादामार्गकी रीतिसे
सेवताम्—( स्नान दान पूजनादिसे ) सेवा करनेवाले

नृगाम्—मनुष्यों को

श्रक्ति ग्रक्तिदा—भोग और

मोक्ष (फल) को देनेवाली है।

तथा—उसी प्रकार

ब्रह्म,श्रिपि—अक्षर ब्रह्म भी

वुष्यताम्—समझना चाहिये।

परन्तुःवेदका मत तो यह है कि जो अच्चर ब्रह्म है वही जगत रूप बना हुआ है। ''जगत्'' रूप ब्रह्मके गङ्गाके समान दो रूप हैं। एक तो जैसे केवल जलरूपिणी गङ्गाजी हैं और दूसरी मर्यादामार्गकी विधिकी अनुसार माहात्म्य जानकर सेवन करने वालांको, भोग और मोच्च की देनेवाली है। उसी प्रकार जगतरूप ब्रह्मकोमानना चाहिये।। ४-६॥

तत्रैव देवतामूर्तिर्भक्त्या या हइयते कचित्। गङ्गायां च विशेषेण प्रवाहाभेद्बुद्धये ॥७॥

पदच्छेदः—तत्र, एवं, देवतामृतिः, भक्त्या, या, दृश्यते, कचित्, गङ्गायाम्, च, विशेषेण, प्रवाहाभेदबुद्धये।।७॥

तत्र—3न दो रूपवाली श्री
गंगाजी में
एव—ही
या, देवता—जो देवतारूपी
मृतिः—मूर्तिवाली आधिदैविक
गङ्गाजी है।

सा, भक्त्या—वह भक्ति द्वारा गङ्गायाम्, च—गंगा प्रवाह में और

किसी समय भक्तिकी उत्कर्षताके कारण अथवा गंगा द्वारा आदि किसी स्थल विशेषमें विशेष्ण विशेषरूपसे भक्ति प्रवाहाभेदबुद्धये प्रवाहमें की अधिकता के कारण अभेद बुद्धि रखनेवालेके निमित्त ।

उस जल रूपिग्गी गङ्गाजीमें उसकी विशेषताको जानकर अभेद बुद्धिसे जो भक्ति रखता है उसको गङ्गाजीका साचाद मूर्तिमान दर्शन होता है।। ७॥

प्रत्यक्षा सा न सर्वेषां प्रकाम्यं स्यात् तया जले । विहिताच फलात् तद्धि प्रतीत्यापि विशिष्यते ॥८॥

षदच्छेदः -- प्रत्यक्षा, सा, न, सर्वेषाम्, प्राकाम्यम्, यात्, तया, जले, विहितात्, च, फलात्, त्, हि, प्रतीत्या, त्रापि, विशिष्यते॥ = ॥

प्रत्यद्या—प्रत्यक्ष दृष्टि सन्मुख
सर्वेषाम्—समस्त प्राणियोंको
दृश्यते—दीखती है तथापि
तया—उनसे परमभक्तको
प्रत्यक्ष होनेवाली गंगाजीसे
जले—गंगाजलमें
प्राकाम्यम्—उत्तम कामना पूर्ति

स्यात्—होती है उसी प्रकार
तत् हि—वह निश्चय ही
विहितात्—शास्त्रोंमें कहे हुए
फलात्, च—फलसे और
प्रतीत्या अपि—प्रतीतिसे भी
विशिष्यते—अन्य जलकी
अपेक्षा विशेष हाती है।

भावार्थ-प्रत्यत्तदृष्टि सन्मुख समस्त प्राणियोंको समानदीखती हैं तथापि उनसे परमभक्तको प्रत्यत्त होनेवाली गङ्गाजीसे गङ्गाजलमें उत्तम कामनाकी पूर्ति होती है उसी प्रकार वह श्रीगङ्गाजीका जल निश्चय ही शास्त्रोंमें कहे हुए फलसे और प्रतीतिसे बड़ोंके अन्तः- करणके विश्वासके द्वारा भी अन्य जलकी अवेद्या विशेष होता है।। प्रा

यथा जलं तथा सर्वं यथा शक्ता तथा बृहत्। यथा देवी तथा कृष्णस्तत्राप्येतिदहोच्यते ॥९॥

पदच्छेदः—यथा, जलम्, तथा, सर्वम्, यथा, शक्ता, तथा, बहत्, यथा, देवी, तथा, कृष्णः, तत्र, अपि, एतत्, इह, उच्यते ॥६॥

यथा—जिस प्रकार गंगाजी में
जलम्—दिखाई देनेवाळा प्रवाह
रूपी जल
तथा—उसी प्रकार
सर्वम्—सम्पूर्ण जगत् है और
यथा—जिस प्रकार गंगाजीमें
शक्ता—दोषनिवृत्ति करने वाळी
शक्तियुक्ता तीर्थरूपी गंगाजी हैं।
तथा—उसी प्रकार
वृहत्—अक्षर ब्रह्म है और
यथा—जिस प्रकार

देवी—देवतारूपी (आधिदैविक श्री गंगाजी हैं )
तथा—उसी प्रकार
कुष्णाः—सर्वज्ञ, सर्वज्ञाक्तिमान्
भगवान् श्रीकृष्णको समझना
इह—इस सिद्धान्तके विषयमें
तत्र—उस आधिदैविक विचारमें
ग्रापि—भी
एतत्—यह आगे कहे जाने वाला
उच्यते—कहते हैं।

भावार्थ:—जिस प्रकार जल रूपिएए। गङ्गाजी हैं, उसी प्रकार जगद रूप बहा हैं। जैसे तीर्थरूपिएए। गङ्गाजी हैं वैसे अच्चर बहा हैं, और जैसे देवीरूपा साकार गङ्गाजी हैं वैसे कृष्ण हैं, ऐसा शास्त्रों में कहा हुआ है।। ध

जगत्तु त्रिविधं प्रोक्तं ब्रह्मविष्णुशिवास्ततः। देवतारूपवत् प्रोक्ता ब्रह्मणीत्थं हरिर्मतः॥१०॥

पदच्छेद:—जगत्, तु, त्रितिधम्, प्रोक्तम्, ब्रह्मविष्णु-शिवाः, ततः, देवतारूपवत्, शोक्ताः, ब्रह्मणि, इत्थम्, हरिः, मतः ॥१०॥

जगत् तु—जगत् तो

तिविधम्—( सत्वादि तीन

गुणोंके कार्यसे ) तीन प्रकारका

प्रोक्तम्—कहा है

ततः—इस कारण

बहाविष्णुशिवाः—बहा, विष्णु
और शिव इन तीनोंको

देवतावत् - उपास्य देवताके समान
प्रोक्ताः - कहा है
इत्थम् - इस पकार
ब्रह्मां - अक्षर ब्रह्ममें
हिरः - दुःख हरनेवाले श्री
भगवान् पुरुषोत्तम
मतः - आधिदैविकरूप माने हुए हैं।

भावार्थः—अन्तर ब्रह्ममें स्थित श्रीकृष्ण ही ब्रह्मा, विष्णु, शिव आदि देवतारूप होकर उत्पत्ति, स्थिति, प्रलय आदि जगतका सब कार्य करते हैं॥ १०॥

कामचारस्तु लोकेऽस्मिन् ब्रह्मादिभ्यो न चःन्यथा। परमानन्द्ररूपे तु कृष्णे स्वात्मिन निश्चयः॥१६॥

पदच्छेदः—कामचारः, तु, लोके, अस्मिन्, ब्रह्मा-दिभ्यः, न, च, अन्यथा, परमानन्दरूपे, तु, कृष्णे, स्वात्मिन, निश्चयः ॥११॥ कामचारः—( उपासकोंकी ), इच्छा द्वारा ( उन लोक सम्बन्धी ) प्राप्ति अथवा यह भोग तु, ब्रह्मादिभ्यः—तो ब्रह्मादि देवताओंके द्वारा च—ही (होता है) अन्यथा—दूसरे प्रकारसे ब्रह्मादिकं विका अथवा ब्रह्मादिकी

इच्छाके विना

न — नहीं सिद्ध होता और

स्वात्मिनि — अपने निजात्मरूप

प्रमानन्द्रूपे — परमानन्द स्वरूप

कृष्णे — श्रीकृष्णमें ही

निश्चयः — (है अन्यथा काम

समुदायसे भिन्न परमानन्द रूप)
कामचार सिद्ध होता है।

भावार्थः — इच्छानुसार विषय भोगोंकी प्राप्ति तो ब्रह्मा आदि देवताओंसे मिलती है, और अपनी आत्मामें परमानन्द स्वरूपका दान श्रीकृष्णुसे मिलता है ॥ ११ ॥

## अतस्तु ब्रह्मवादेन कृष्णे बुद्धिर्विधीयताम् । आत्मिन ब्रह्मरूपे हि छिद्रा व्योम्नीव चेतनाः॥१२॥

पदच्छेदः—अतः, तु. ब्रह्मवादेन, कृष्णे, बुद्धिः, विधीयताम् आत्मनि, ब्रह्मरूपे, हि, छिद्धाः, व्योम्नि, इव, वेतनाः ॥१२॥

श्रतः, तु—अतएव पुनः ब्रह्मवादेन—ब्रह्मवादके द्वारा कृष्णे—अरब्रह्म श्रीकृष्णमें बुद्धः—बुद्धि विधीयताम्—विशेष रूपसे लगाना ब्रह्मरूपे ब्रह्मरूप श्रात्मिन अपनी आत्मामें व्योम्रि आकाशमें ब्रिटा: पृथक् छेद जैसे दीखते हैं। इव--उसी प्रकार

चेतनाः अन्तःकारणकी वृत्तियाँ है

भावार्थः अतएव पुनः ब्रह्मवादके द्वारा परब्रह्म श्रीकृष्णमें अन्तःकरण विशेष रूपसे लगाना। ब्रह्मरूप अपनी आत्मामें आकाशमें जिस प्रकार अनन्त छिद्र दीखते हैं, उसी प्रकार अन्तः-करणकी वृत्तियाँ हैं चेतनाका अर्थ जीवात्मा भी लिया है ॥ १२॥

## उपाधिनाहो विज्ञाने ब्रह्मात्मत्वावबोधने । गङ्गातीरस्थितो यद्वद् देवतां तत्र पश्यति ॥१३॥

पदच्छेदः--उपाधिनाशे, विज्ञाने, ब्रह्मात्मत्वावबोधने, गंगातीरस्थितः, यद्वत्, देवताम्, तत्र, पश्यति ॥१३॥

यद्वत् - जिस प्रकार

गङ्गातीर श्थितः - गङ्गाजीपर

रिथति करनेवाला उनका भक्क
तत्र - उस आधिभौतिकरूप प्रवाहमें

देवताम् - आधिदैविक रूपी
( मूर्ति भती ) गङ्गजीको

परयति—देखता है।
तथा—उसी प्रकार
उपाधिनाशे — (अविद्यारूप)
उपाधि नाश होने पर
ब्रह्मात्मत्वाववोधने — (सम्पूर्ण
जगतका) ब्रह्मात्मकतथा बोधका
विज्ञाने —विशेष्ठ शान होनेपर

भावार्थः जिस प्रकार गङ्गा तीरपर स्थित गङ्गाका भक्त देवतारूपी मृर्तिमती गङ्गाजीके दर्शन करता है। उसी प्रकार इदयकी काम कोधादिक उपाधियोंका नाश होनेपर ब्रह्म और ध्रात्माका अनुज्ञान होनेपर सवत्र भगवद्दर्शन होते हैं।।१३॥ तथा कृष्णं परं ब्रह्म स्वस्मिन् ज्ञानी प्रपञ्यति । संसारी यस्तु भजते सदूरस्थो यथा तथा ॥ अपेक्षितजलादीनामभावात् तत्र दुःखभाक् । तस्मात् श्रीकृष्णमार्गस्थो विमुक्तः सर्वलोकतः १४-१४

पदच्छेदः—तथा, कृष्णम्, परम्, ब्रह्म, स्वस्मिन्, ज्ञानी, प्रपश्यति, संसारी, यः, तु, मजते, सः, दूरस्थः, यथा, तथा, अपेचितजलादीनाम्, अभावात्, तत्र, दुःखभाक् तस्मात्, श्रीकृष्णमार्गस्थः, विद्यक्तः, सर्वलोकतः ॥१४-१४॥

ज्ञानी—ब्रह्मवेत्ता ज्ञानी पुरुष
स्विस्मिन्—अपनेमें भिक्तिद्वारा
परं, ब्रह्म—परब्रह्म
कृष्णाम्—श्रीकृष्ण को
प्रपश्यति—अच्छी प्रकार
दर्शन करता है।
संसारी—संसारमें रहनेवाला
यः—जो अक्
भजते—भगवानको भजता है।
सः, तु—वह तो।
यथा—जिस प्रकार
द्रस्थः—(श्रीगङ्काजीसे)

दूरदेशमें रहने वाला भक्त
अपेचितजलादीनाम्—अपेक्षित (स्नानादिकके लिये
आवश्यक) जलादिकके
अभावात्—न प्राप्त होनेसे
तत्र—वहाँ
तथा—उस प्रकार (स्वामीष्ट
श्रीभगवानके दर्शनादि न मिल्नेसे)
दुःखभाक्—दुःख भोक्ता
( बनता है )
तस्मात्—उस कारणसे
श्रीकृष्णमार्गस्थः—श्रीकृष्णके
मार्गमें स्थित प्रस्थ

सर्वलोकतः-सम्पूर्ण लोकसे विगुक्तः-विशेषमुक्त होकर

भावार्थः उसी प्रकार कृष्णका भक्त ज्ञानी पुरुष अपनी आत्मामें परब्रह्म कृष्णके दर्शन करता है। जिस प्रकार गङ्गाजीसे दूर देशमें रहनेवाला गङ्गाजीके जलकी अप्राप्तिके कारण दुःवी होताहै। जिनका मन अहन्ता ममता रूपी संसारमें लगा हुआ है वे भी भगवानके स्वरूपानन्दके सुखसे विद्धित रहनेके कारण दुःखित रहते हैं। अतः जिन्होंने श्रीकृष्णके भक्तिमार्गमें प्रवेश किया है, वे सब सांसारिक उपाधियोंसे मुक्त हैं॥ १४-१४॥

भ्रातमानन्दसमुद्रस्थं कृष्णमेव विचिन्तयेत्। लोकार्थी चेद् भजेत् कृष्णं क्लिष्टो भवति सर्वथा॥१६॥

पदच्छेदः — आत्मानन्दसमुद्रस्थम्, कृष्णम्, एव, विचिन्तयेत् । लोकार्थी, चेत्, भजेत्, कृष्णम्, क्लिष्टः, भवति, सर्वथा ॥१६॥

द्यातमानन्दसमुद्रस्थम्-आत्मा के आनन्दसागरमें विराजमान कृष्णम्, एव —श्रीकृष्णको ही विचिन्तयेत्—विशेषकर चिन्त-वन करे। जो भक्त स्रोकार्थी-व्यंक सम्बन्धी पदार्थों की

इच्छावाला होकर
चेत्-कृष्णम्—यदि श्रीकृष्णका
भजेत्—भजता है तब वह
सर्वथा—सब प्रकारसे
क्लिष्टः—दुःस्ती
भवति—होता है।

भावार्थः - अपने आत्मानन्द समुद्रमें विराजमान श्रीकृष्णका ही चिन्तन करें। यदि लौकिक कामनाके निमित्त जो कोई कृष्णका भजन करें तो उसे बहुत कष्ट होता है।। १६॥ क्किष्टोपि चेद् भजेत् कृष्णं लोको नश्यति सर्वथा। ज्ञानाभावे पुष्टिमार्गी तिष्ठेत् पूजोत्सवादिषु॥१७॥

पदच्छेदः——क्किष्टः, अपि, चेत्, भजेत्, कृष्णम्, लोकः, नश्यति, सर्वथा, ज्ञानाभावे, पुष्टिमागीं, तिष्ठेत्, पूजोत्सवादिषु ॥१७॥

क्किष्टः, अपि—दुःख पाकर भी
कृष्णाम्—श्रीकृष्णको
चेत्—जो (लाकसे विरक्त होकर)
भजेत्—भजे।
सर्वथा—सम्पूर्ण
लोकः—अहंता ममतात्मक संसार
नश्यति—नष्ट होता है

पुष्टिमार्गी—पुष्टिमार्गीय भक्त ज्ञानाभावे—ज्ञानके अभावमें अर्थात् स्वस्वरूप और भगवत् स्वरूपका ज्ञान न होने पर पूजोत्सवादिषु —भगवत्यूजन उत्सवादिमें तिष्ठेत्—-स्थिति करे ।

भावार्थ: कष्टोंको सहन करते हुए बराबर कृष्णका भजन करता ही जाय तो उसकी लौकिक कामनाएँ नष्ट हो जाती हैं। ज्ञानके अभावमें पृष्टिमार्गीय भक्त पूजा तथा उत्सव आदिमें नित्य तत्पर रहे।। १७॥

मर्यादास्थरतु गङ्गायां श्रीभागवततत्परः। अनुग्रहः पुष्टिमार्गे नियामक इतिस्थितिः॥१८॥

पदच्छेदः — मर्यादास्थः, तु, गङ्गायाम्, श्रीभागवत-तत्परः, अनुग्रहः, पुष्टिमार्गे, नियामकः, इतिस्थितिः ॥१८॥ मर्यादास्थः मर्यादा मार्गमें
रहनेवाला भक्त
तु तो ( ज्ञानके अभावमें )
श्रीभागवततत्परः श्रीभागवत
परायण होकर
गङ्गायाम् श्रीगङ्गाजीके तीर

पर रहे
पुष्टिमार्गे —ग्रुद्ध पुष्टिमार्गमें
अनुग्रहः —श्रीप्रमुका अनुग्रह
नियामकः — — नियामक है।
इति स्थितिः — इस प्रकारकी
व्यवस्था है।

भावार्थः - मर्यादा मार्गीय भक्त गङ्गाके तीरपर निवास करके श्रीभागवतका पाठादि नित्यप्रति किया करे। शुद्ध पृष्टिमार्गमें श्रीप्रभुका अनुप्रह नियामक है ऐसी स्थितिमें इस प्रकारकी व्यवस्था है।। १८॥

उभयोस्तु क्रमेणैव पूर्वा क्तैव फलिष्यति । ज्ञानाधिको भक्तिमार्ग एवं तस्मात् निरूपितः ।१९।

पदच्छेदः — उभयोः, तु, क्रमेस, एव, पूर्वोक्त, एव, फिलिप्यति, ज्ञानाधिकः, भक्तिमार्गः, एव, तस्मात् निरुपितः ॥१६॥

उभयो:—दोनों (ज्ञानी मक्तको)
क्रमेख, एव—क्रमसे (प्रथम
पुष्टिमागर्ने केकर ) ही
तु, पूर्वोक्त:—पुनः प्रथम कही
हुई (मानसी सेवा)
एव—ही
फलिष्यति—सिद्ध होगी।

एवम्—इस प्रकार
भक्तिमार्गः—भक्तिमार्गः
इत्तानिकः—ज्ञानमार्गते श्रेष्ठ है
तस्मात्—इसलिये (गंगाजीके
हण्यान्त द्वाराः)
निरूपितः—(विवेचन पूर्वक )
निरूपण किया है।

भावार्थः —दोनों-ज्ञानी और भक्तको कमसे प्रथम पृष्टिमार्गमें लेकर ही पुनः प्रथम कही हुई मानसी सेवा सिद्ध होगी इस प्रकार प्रथम कथनानुसार भक्तिमार्ग ज्ञानमार्गसे श्रेष्ठ है। इसित्ये गङ्गाजीके दृष्टान्त द्वारा विवेचन पूर्वक निरूपण किया है।। १६॥

भक्त्यभावे तु तोरस्थो यथा दुष्टैः स्वकर्मभिः। अन्यथाभावमापन्नस्तस्मात्स्थानाञ्च नश्यति ॥२०॥

पदच्छेदः—भक्त्यभावे, तु, तीरस्थः, यथा दुष्टैः, स्वकर्मभिः । अन्यथा, भावम्, आपनः, तस्मात् स्थानात्, च, नश्यति ॥२०॥

यथा—जिस प्रकार
तीरस्थः—श्रीगंगाजीके तटपर
रिथत रहनेवाला पुरुष
भक्त्यभावे—भक्तिके अभावमें
तु, दुष्टैः—तो दुष्टतापूर्ण
स्वकर्मभिः—अपने कर्मों द्वारा

श्रन्यथाभावम् अन्यथाभाव (पालण्डादि दोषांको ) श्रापनः प्राप्त होकर तस्मात्, स्थानात् उस पुनीत स्थानसे च भी

भावार्थः जिस प्रकार श्रीगङ्गाजीके तटपर स्थित रहनेवाला पुरुष भक्तिके अभावमें अर्थात भक्ति न हो, तो उष्टता पूर्ण अपने कर्मी द्वारा अन्यथाभाव पाखरडादि दोषोंको प्राप्त होकर उस स्थानसे भी नाराको प्राप्त होता है ॥२१॥

एवं स्वशास्त्रसर्वस्वं मया ग्रप्तं निरूपितम् । एतद् बुद्ध्वा विमुच्येत पुरुषः सर्वसंशयात्॥२१। पदच्छेदः--एवम्, स्वशास्त्रसर्वस्वम्, मया, गुप्तम्, निरू-पितम्, एतद्, बुध्वा, विग्रुच्येत, पुरुषः, सर्वसंशयात् ॥२१॥

एवम् इस प्रकार

मया मैंने ( श्रीवल्लमाचार्यने )
स्वशास्त्रसर्वस्वम् अपने शास्त्रका
सर्वस्व रूप
गुप्तम् जो गुप्त है वह भी
निरूपितम् निरूपण किया है

एतत् बुद्ध्वा—इस हमारे कहे
सिद्धान्तको जानकर
पुरुषः—कोई भी पुरुष
सर्वसंशयात्—सम्पूर्ण संशयोंसे
विमुच्येत—मुक्त हो जाता है।

भावार्थ —इस प्रकार मैंने (श्रीवल्लभाचार्यजीने) श्रपने शास्त्र-का सर्व खरूप जो गुप्त है, वह भी निरूपण किया है। इस हमारे कहे सिद्धान्तको जानकर कोई भी पुरुष सम्पूर्ण संशयोंसे मुक्त हो जाता है।।२१॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचिता सिद्धान्तमुक्तावली सम्पूर्णा ॥ ३ ॥

# ४--एिटप्रवाहमर्यादासेदः

पृष्टिप्रवाहमर्यादा विशेषेण पृथक् पृथक् जीवदेहिकियाभेदेः प्रवाहेण फलेन च ॥१॥ वक्ष्यामि सर्वसन्देहा न भविष्यन्ति यच्छु,तेः । भक्तिमार्गस्य कथनात् पृष्टिरस्तीति निश्चयः ॥२॥ पदच्छेदः—पृष्टिप्रवाहमर्यादा, विशेषेण, पृथक्, पृथक्, जीवदेहिकियाभेदैः, प्रवाहेण, फलेन, च । वच्यामि, सर्वसन्देहाः, न, भविष्यन्ति, यत् श्रुतेः, भक्तिमार्गस्य, कथनात्, पृष्टिः, अस्ति, इति, निश्चयः ॥ १-२ ॥

पुष्टिप्रवाहमर्यादा—पुष्टि प्रवाह
और मर्यादा मार्गाय जीवोंके
जीवदेहकियाभेदैः—जीव, देह
और किया भेदसे
च, प्रवाहेगा—और प्रवाह तथा
फलेन—फलके भेद द्वारा
विशेषेगा—विशेष रूप से
पृथक् पृथक्—भिन्न भिन्न
वच्यामि—कहता हूँ।

यत्, श्रुते:—जिनके सुननेसे
सर्वसन्देहा:—सब प्रकारके सन्देह
न, भविष्यन्ति—नहीं होंगे
भिक्तमार्गस्य—मिक्तमार्गके
कथनात्—कथनसे
पुष्टि:—पुष्टिमार्ग
श्रिस्त, इति—है, इस प्रकार
निश्रय:—निश्चय है।

भावार्थः — पुष्टि, प्रवाह, श्रीर मर्यादा, ये तीनों माग पृथक-पृथक् हैं। जिनके जीव, देह, क्रिया, प्रवाह (प्रवृति ) श्रीर फल, इन पाँचोंको विशेष रूपसे पृथक्-पृथक् कहता हूँ, जिसके सुननेसे किसी प्रकारका भी संदेह नहीं रहेगा। शास्त्रोंमें जहाँ जहाँ भक्ति मार्गका निरूपण किया है वहाँ-वहाँ पुष्टिमाग सममना।। १–२।।

भूतसर्गाः वित्युक्तेः प्रवाहोऽपि व्यवस्थितः । वेदस्य विद्यमानत्वात् मर्यादापि व्यवस्थिता ॥३॥

वदच्छेद:—द्वौ, भूतसर्गौ, इति, उक्तेः, प्रवाहः, अवि, व्यवस्थितः। वेदस्य, विद्यमानत्वात्, मर्यादा, अपि, व्यवस्थिता। ३॥

द्रौ, भृतसर्गी-भगवद्गीता के १६ वें अध्यायके छठे क्लांकमें दो प्रकारका भृतसर्ग इति-इस प्रकार उक्तः--कथनसे प्रवाहः, अपि प्रवाह मार्ग भी व्यवस्थितः -व्यवस्थित है।

व्यवस्थितः कथित है वेदस्य-वेदके विद्यमानत्वात -विद्यमान होनेसे मर्यादा मर्यादा मार्ग

भावार्थः श्रीभगवद्गीताके ''द्वौ भूतसर्गौ लोकेऽस्मिन् दैव त्रासुर एव च" इस लोकमें दो प्रकारकी सृष्टि है, एक दैवी सृष्टि, और दूसरी आसुरी सृष्टि है, इस प्रमाणसे "प्रवाह मार्ग" भी है वर्णाश्रम धर्मादिकी मर्यादा बतलानेवाला "वेद" विद्यमान है। इसलिये "मर्यादा मार्ग" भी है।। ३।।

किञ्चदेव हि भक्तो हि 'यो मद्भक्त' इतीरणात्। सर्वत्रोत्कर्षकथनात् पृष्टिरस्तीतिनिश्चयः ॥४॥

पदच्छेदः-कश्चित्, एव, हि, भक्तः, हि, यः,

मद्भक्तः, इति, ईरणात्, सर्वत्र, उत्कर्षकथनात्, पुष्टिः, त्र्रस्ति, इति, निश्रयः ॥४॥ कश्चित्, एव कोई एक ही भक्तः, हि—मक्त ही यः, मद्भक्तः - जो मेरा भक्त इति = इस प्रकार ईरगात् कहनेसे सर्वत्र - श्रीमद्भगवद्गीताके १२वें

अध्याय में १३ रलोक से २० रलोक पर्यन्त ( अद्वेष्टा इत्यादि ) उत्कर्षकथनात् - सक्तकी उत्क-र्षता कहनेसे पुष्टिः--पुष्टिमार्ग निश्चयः, ऋस्ति—निश्चय है

भावार्थः — भगवद्गीतामें कहा है कि "कि धिरेव हि भक्तो हि यो मझकः स मे प्रियः"। कोई विरलाही मेरा भक्त होता है और जो मेरा भक्त है, वह मुक्तको अत्यन्त प्यारा है। इस प्रकार भगवान्ते श्रीमुखसे भक्तकी सबसे श्रेष्ठता कही है। अतः निश्चय "पुष्टिमार्ग" भी है।। ४॥

न सर्वोतः प्रवाहाद्धि भिन्नो वेदाच भेदतः। 'यदा यस्ये'ति वचनान्नाहं वेदैरितीरणात्॥५॥

पदच्छेद:—न, सर्वः, अतः, प्रवाहात्, हि, भिनः, वेदात्, च, भेदतः, यदा, यस्य, इति, वचनात् न, श्रहम् वेदैः, इति, ईरगात् ॥५॥

यदा, यस्य — श्रीमद्मागवत के ४ स्कन्ध्य के २६ अध्याय में इति — इस प्रकार के वचात् — वचनसे तथा नाहंचेदैः — भगवद्गीता अ०११ के ५३ स्लोक में इति — पृष्टि भक्तके सम्बन्ध में स्मष्ट ईरगात — कथन से

सर्वः न, —सब जीव समान नहीं है

श्रातः - इसिलये यह पुष्टिमार्गीय भव

प्रवाहात् — प्रवाह से

भिन्नः, च — भिन्न है और

वेदात्, भेदतः — वेद से भिन्न
होनेसे पुष्टिमार्ग प्रवाह मार्ग और

मर्यादामार्ग ये तीनों भिन्न-भिन्न
हैं, यह प्रमाणों से सिद्ध है।

भावार्थः—सब मार्गीका पृष्टिमार्गके साथ सम्बन्ध नहीं हो सकता। भागवतमें लिखा है कि "यदा यस्यानुगृह्णाति भगवानात्म भावितः। स जहाति मर्तिं लोके वेदे च परिनिष्ठिताम् ।" आत्माके प्यारे भगवान जब इस जीवका प्रहण करते हैं अर्थात अपनाते हैं तब वह लौकिक, और वैदिक, कामनाओं को त्याग देता है।
गीतामें लिखा है कि "नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेज्यया
शक्य एवंविधो द्रब्दुं दृष्ट्वानिस मां यथा ॥" तूने जो मेरे
स्वरूपका दर्शन अभी किया है वह दर्शन न तो किसीको वेदपाठ
करनेसे हो सकता हैं, और न तपस्या करनेसे, न दान करनेसे,
और न यज्ञादिसे ही हो सकता हैं। उपरोक्त श्रीभागवतके
और गीताके श्रमाणोंसे यह बात विदित होती है कि पृष्टिमार्गीय भक्तको लौकिक अलौलिक और वैदिक कर्म करनेसे
कुछ अपराध वा हानि नहीं है। इसलिये पृष्टिमार्गको प्रवाह
मार्ग और मर्यादा मार्गकी अपेक्षा नहीं है, क्योंकि यह मार्ग
इनसे भिन्न है और परमोत्तम है।। १।।

मार्गेकत्वेपि चेदन्त्यो तन् भक्त्यागमो मतो। न तद् युक्तं सूत्रतो हि भिन्नो युक्त्या हि वैदिकः॥६॥

पदच्छेदः—मार्गे, एकत्वे, अपि, चेत्, अन्त्यौ, तन्, भक्त्यागमौ, मतौ, न, तत्, युक्तम्, स्त्रतः, हि, भिन्नः,युक्त्या, हि, वैदिकः ॥६॥

मार्गे—मिक्तमार्ग
एकत्वे, अपि-एक होने पर भी
अन्त्यो — अन्तिम सर्यादा मार्ग
और प्रवाह मार्ग
तन् — कुछ
भक्त्यागमो — भिक्त देनेवाले
मतौ — माने गये हैं

चेत्, तत्—यदि ऐसा कहें तो वह

युक्तम्, न—ठीक नहीं है

हि, सूत्रतः—क्योंकि भक्ति सूत्र से

युक्तया—युक्ति से

वैदिकः—वैदिक ( मर्यादामार्ग )

भिनः—भिन्न है।

भावार्थ: यदि कोई कहे कि सब मार्ग भक्तिमार्ग के ही साधक हैं इसिलिये इसीके अंग है। ऐसा कहना अयुक्त है क्यों कि भिक्त सूत्रकी और वेदकी युक्तिके अनुसार पृष्टिमार्ग दोनों; मार्गो से भिन्न है॥ ६॥

जीवदेहकृतीनाञ्च भिन्नत्वं नित्यता श्रुतेः। यथा तद्वत् पुष्टिमागें द्वयोरिप निषेधतः॥७॥

पदच्छेदः—जीवदेहकृतीनाम्, च, भिन्नत्वम्, नित्यता, श्रुतेः यथा, तद्वत्, पुष्टिमार्गे, द्वयोः, श्रिपि, निषेधतः ॥७॥

यथा—जिस प्रकार
जीवदेहकृतीनाम्—जीव देह
और संधन इनकी
भिन्नत्वम्—भिन्नता
श्रुते:—श्रुतिसे सिद्ध है
तद्दत्— उसी प्रकार
पृष्टिमार्गे—पृष्टिमार्गमें

नित्यता—नित्यता
श्रुते:—श्रुतिसे सिद्ध है
द्वयो:—प्रवाहमार्ग और मर्यादा
इन दोनों के।
श्रुपि—भी
निषेधतः—निषेधसे

भावार्थः—जीव सब नित्य हैं और उनके देहकी कृति एक दूसरेसे विभिन्न है ऐसा वेदमें लिखा है इस प्रमाणसे—"पुष्टि मार्ग" दोनों मार्गोंसे भिन्न है।। ७॥

प्रमाणभेदाद् भिन्नो हि पुष्टिमार्गो निरूपितः सर्गभेदं प्रवक्ष्यामि स्वरूपाङ्गक्रियायुतम् ॥८॥

पदच्छेदः-प्रमाणभेदात्, भिन्नः, हि, पुष्टिमार्गः, निरूपितः, सर्गभेदम्, प्रवच्यामि, स्वरूपाङ्गिकयायुतम् ॥=॥ प्रमागाभेदात्—पमाण भेदसे पृष्टिमार्गः - पुष्टिमार्ग भिन्नः, हि-भिन्न अवश्य निरूपित: - निरूपण किया है

स्वरूपाङ्गक्रियायुतम्—(अव) स्त्रस्य, अङ्ग, किया सहित सर्गभेदम् — सर्गभेदको प्रवच्यामि—विशेष रूपसे कहता हैं।

भावार्थः - उपरोक्त प्रमाणानुसार "पुष्टिमार्ग" सबसे भिन्न है, ऐसा मैंने निरूपण किया है। अब सर्गभेदको उसके स्वरूप, अंग, और क्रिया सहित बतलाता हूँ ॥ ५॥

इच्छामात्रेण मनसा प्रवाहं स्टष्टवान् हरि:। वचसा वेदमार्गं हि पुष्टिं कायेन निरुचयः ॥९॥

पदच्छेद:--इच्छामात्रेण, मनसा, प्रवाहम्, सृष्टवान्, हरिः । वचसा, वेदमार्गम्, हि, पुष्टिम्, कायेन, निश्चयः ॥६॥

हरि: -श्रीकृष्णने मनसा——अपने मनसे प्रवाहम्-प्रवाह सृष्टि सृष्टवान्-- उत्पन्न की वचसा अपनी वाणी के द्वारा वेदमार्गम् - मर्यादा सृष्टिकी हि, कायेन-एवं श्री अङ्गसे पुष्टिम्—पुष्टि सृष्टि निश्चयः—निश्चय (उत्पन्न की )

भावार्थः-प्रभुने अपनी इच्छा मात्रसे प्रवाही सृष्टि रची है श्रौर वाणीसे वेदमार्ग बनाया है, श्रौर पुष्टि सृष्टि अपने सानात श्रीत्रक्षसे बनायी है ॥ ६॥

मलेच्छातः फलं लोके वेदोक्तं वैदिकेऽपि च। कायेन तु फलं पुष्टौ भिन्नेच्छातोऽपि नैकधा॥१०॥

पदच्छेदः—मूलेच्छातः, फलम्, लोके, वेदोक्तम्, वैदिके, श्रपि, च, कायेन, तु, फलम्, पुष्टौ, भिन्नेच्छातः, श्रपि, न, एकथा ॥ १०॥

लोके, फलम्—लंकमें फल
मूलेच्छातः—मूल इच्छा से
मूलेच्छातः—मूल इच्छा से
मूलेच्छातः—ग्रेल इच्छा से
मूलेच्छातः—ग्रेल इच्छा से
मूलेच्छातः—ग्रेल वेदोक्त
फल प्राप्ति होती है
पूष्टी—पृष्टिमार्ग

त, कायेन—तो श्रीअङ्ग द्वारा
फलम्—फल होता है
भिन्नेच्छातः—भगवानकी भिन्न
भिन्न इच्छा से सृष्टि
एकथा—एक प्रकारकी
न—नहीं है।

भावार्थः — प्रवाही सृष्टिको मूल इच्छाके अनुसार फल मिलता है और वैदिक सृष्टिको वेदमें लिखे अनुसार फल मिलता है और पृष्टि सृष्टिको प्रभुके स्वरूपानन्दका फल मिलता है। इस प्रकार फल भी सबको भिन्न भिन्न प्रकारसे मिलते हैं एक प्रकारसे नहीं।। १०॥

'तानहं द्विषतो' वाक्याद् भिन्ना जीवाः प्रवाहिणः। अत एवेतरौ भिन्नौ सान्तौ मोक्षप्रवेशतः ॥११॥

पदच्छेदः—तान्, श्रहम्, द्विषतः, वाक्यात्, भिन्नाः, जीवाः, प्रवाहिणः, । श्रतः, एव, इतरौ, भिन्नौ, सान्तौ, मोचप्रवेशतः ॥ ११॥

तानहंद्विषतः—गीताजीके अ० १६ व्ला० १९ में जो कहा है। वाक्यात्—इस वाक्यसे प्रवाहिणः—पवादमार्गीय जीवाः, भिनाः—जीव भिन्नहें अतएव—इसल्ये

इतरौ—( मर्यादा पुष्टिमार्गसे ) दूसरे जीव सान्तौ—अन्त वाले मोच्चप्रवेशतः—मोक्षमें प्रवेश होनेसे

भावार्थः गीताजीमें भगवानने कहा है कि ''तानहं द्विषतः क्र.रान्ससारेषु नराधमान् ॥ चिपाम्यजसमशुभा नासुरीष्वेव योनिषु॥" मैं उन द्वेष करनेवाले क्रूर नराधमोंको संसारमें अशुभ आसुरी योनिमें ही बारंबार फेंकता हूँ। इस गीताके प्रमाणा नुसार प्रवाही जीव भिन्न हैं, और दूसरे मर्यादामार्गीय जीव प्रवाही जीवोंसे भिन्न हैं, क्योंकि अन्तमें उनको मोचका अधिकार है॥ ११॥

तस्माजीवाः पुष्टिमार्गे भिन्ना एव द संशयः। भगवद्रूपसेवार्थे तत्स्वष्टिर्नान्यथा भवेत्॥१२॥

पद्चछेदः—तस्मात्, जीवाः, पृष्टिमार्गे, भिन्नाः, एव,न, संशयः,। भगवद्रूपसेवार्थम्, तत्सृष्टिः, न, अन्यथा, भवेत् ॥१२॥

तस्मात्—इसिलये।
पृष्टिमार्गे—पृष्टिमार्गमें
जीवाः—जो जीव हैं
भिन्नाः—वे भिन्न
एव—ही हैं इसमें

संशयः, न—संशय नहीं है
तत्सृष्टिः—वह पृष्टिमागीयमृष्टि
मगवद्रूपसेवार्थम्—भगवद्रूप
सेवाके लिये है।
अन्यथा—इसके अभावमें
न भवेत्—नहीं होती है

भावार्थं इसलिये निःसन्देह पुष्टिमार्गीय जीव सबसे भिल हैं, ऋौर यह सृष्टि केवल भगवद्रूपकी सेवाके लिये हैं बनायी गयी है। इसलिये इसमें कुछ भी परिवर्तन नहीं हे सकता ॥ १२ ॥

## स्वरूपेणावतारेण लिगेन च गुणेन च । तारतम्यं न स्वरूपे देहे वा तिक्वयासु वा ॥१३॥

पच्दछेदः—स्वरूपेण, अवतारेण, लिंगेन, च, गुणेन, च। तारतम्यम्, न, स्वरूपे, देहे, वा, तत्क्रियासु,वा, ॥१३।

च । तारतम्यम्, न, स्वरूपे,
स्वरूपेग — भक्तस्वरूपके द्वारा
अवतारेग — अवतारके द्वारा
लिक्नेन — चिह्नके द्वारा
च, गुणेन — और गुणके द्वारा
तारतम्यम् — स्यूनाधिकता
न — नहीं है।

स्वरूपे स्वरूपमें
देहे देहमें
तत्कियासु उनकी कियाओं में
तारतम्यम्, न तारतम्य नहीं है
वा-अथवा भगवानकी इच्छा
से न्यूनाधिकता होती है।

भावार्थः — पृष्टिमार्गीयजीव, देहमें, चिह्नमें, क्रियामें, गुर्णोमें, एकं दूसरेसे न्यूनाधिक देखनेमें नहीं त्राते हैं, त्र्यांत्र तीनों प्रकार के जीवोंके देहादि बाह्यदृष्टिवालों को एक समान दीखते हैं ॥१३॥

तथापि यावता कार्यं तावत् तस्य करोति हि। तेहि द्विधा शुद्धमिश्रभेदान्मिश्रास्त्रिधा पुनः॥१४॥

पदन् छेदः — तथापि, यावता, कार्य्यम्, तावत् तस्य, करोति, हि। ते, हि, द्विधा, शुद्धमिश्रभेदात्, मिश्राः, त्रिधा, पुनः ॥ १४॥

तथापि—तो भी भगवान्
यावता—जितना
कार्यम्—कार्यं कराना होय
तावत्—उतने प्रमाणमें
तस्य, हि—जीवका वैसाही भेद
करोति—करते हैं।

ते—वे पृष्टिमार्गीय जीव

शुद्धामश्रभेदात् ग्रद्ध और मिश्रके भेदसे

द्विधा—दो प्रकार के हैं।

पुनः—फिर

तिथा—तीन प्रकार के हैं।

भावार्थः—तो भी प्रभुको काम जितना जिससे कराना है उसमें न्यूनाधिकता करते हैं। वे पुष्टिमार्गीय जीव दो प्रकारके हैं। एक "शुद्धपुष्टि" श्रौर दूसरे "मिश्रपुष्टि"। फिर मिश्रपुष्टि तीन भागोंमें विभक्त हैं॥ १४॥

प्रवाहादिविभेदेन भगवत्कार्यसिद्धये।

पुष्ट्या विमिश्राः सर्वज्ञाः प्रवाहेण क्रियारताः॥१५॥

पदच्छेदः-प्रवाहादिविभेदेन, भगवत्कार्यसिद्धये।

पुष्ट्या, विमिश्राः, सर्वज्ञाः, प्रवाहेगा, क्रियारताः ॥ १५ ॥

भगवत्कार्यसिद्धये—भगवत् कार्यकी सिद्धिके छिये प्रवाहादिनिभेदेन—प्रवाहादि-के विशेष भेदसे पुष्ट्या— पुष्टिके द्वारा विमिश्राः—मिश्रित (जीव)

सर्वज्ञाः—सर्वज्ञ होते हैं
प्रवाहेग्—प्रवाहके द्वारा
मिश्राः—मिश्रित ( जीव )
क्रियारताः—क्रियामें प्रीतियुक्त रहते हैं।

भावार्थः —एक तो "पुष्टिमिश्र" पुष्टि दूसरा "मर्यादामिश्र" पुष्टि तीसरा "प्रवाहीमिश्र" पुष्टि। इस प्रकारके भेद भगवात्ते अपना कार्य सिद्ध करनेके लिये बनाये हैं॥ १४॥

मर्याद्या गुणज्ञास्ते शुद्धाः प्रेम्णातिदुर्छभाः । एवं सर्गस्तु तेषां हि फलं त्वत्र निरूप्यते ॥१६॥

.पदच्छेद:--मर्यादया, गुगाज्ञाः, ते, शुद्धाः, प्रेम्गा, अतिदुर्लभाः । एवम्, सर्गः, तु, तेषाम्, हि, फलम्, तु, अत्र, निरूप्यते ॥ १६॥

मर्याद्या—मर्यादाके द्वारा
मिश्राः—मिश्रित (पृष्टिमर्यादा)
जो जीव
ते, गुगाज्ञाः—वे भगवद्गुणाको
जाननेवाले हं ते हैं
प्रेम्गा—प्रेमके द्वारा
शुद्धाः—ग्रुद्ध (ग्रुद्धपृष्टि) जीव

श्रतिदुर्लभाः—अत्यन्त दुर्लभ है एवम्, सर्गः—उस प्रकार सृष्टि श्रत्र—अत्र यहाँ तेपाम्—उन सब प्रकारके जीवोंका फलम्,—फल निरूप्यते—निरूपण करते हैं

भावार्थः—"पुष्टिविमिश्र" पुष्टिजीव हैं वे सभी बातोंको जताने वाले हैं। "प्रवाहमिश्र" पुष्टिजीव हैं वे काम-काजमें तत्पर रहते हैं। "मर्यादामिश्र" पुष्टि जीव हैं वे गुण गान करनेमें तत्पर रहते हैं, अंगेर आनन्द रूप "शुद्ध पुष्टि" अर्थाद जिनको प्रेम लच्चणा भक्ति सिद्ध होगयी है ऐसे जीव मिलने तो अत्यन्त दुलंभ हैं, इस प्रकार सृष्टि है। अब उनके फलोंका निरूपण करता हूँ॥ १६॥

### भगवानेव हि फलं स यथाविर्भवेद्भुवि । गुणस्वरूपभेदेन तथा तेषां फलं भवेत्॥१७॥

पदच्छेदः—भगवान्, एवः हि, फलम्, सः, यथा, भ्राविभवेत्, भ्रुवि । गुणस्वरूपभेदेन, तथा, तेषाम्, फलम्, भवेत् ॥ १७ ॥

भगवान्, एव—भगवान् ही
पुष्टिमार्गीय जीवीके लिये
हि, फलम्—निश्चय फल है
गुगस्वरूपभेदेन —गुण
तथा स्वरूप भेदके द्वारा
स:—वह

यथा,—जिस प्रकार

भुवि—पृथ्वीमें

त्राविभवेत् अवतरित होते हैं
तथा—उसी प्रकार
तेषाम्—पृष्टिमार्गीय जीवोंको
फलम् भवेत्—फल्ल होता है।

भावार्थः —पुष्टि मार्गीय जीवको भूतलपर आनेके पश्चात् गुगा और स्वरूपके अनुसार जैसा उनका अधिकार है, भगवान् ही फलरूप हैं॥१७॥

आसक्तौ भगवानेव शापं दापयति कचित्। अहङ्कारेऽथवा लोके तन्मार्गस्थापनाय हि॥१८॥

पदच्छेदः—- आसक्तौ, भगवान, एव, शापम्, दाप-यति, क्रचित्। अहंकारे, अथवा, लोके, तत्, मार्ग-स्थापनाय, हि ॥ १८॥

ष्ट्रासक्ती—मिश्र पुष्टि जीवलोक-

में आसक होनेपर किन्त्, —कभी भगवान् —भगवान् एव, शापम्—ही शापको दापयति—दिलाते हैं अथवा—अथवा अहंकारे अहंकार होने पर लोके तत् कोकमें उस मार्गस्थापनाय मार्गकी

स्था पना करनेके लिये
शापम्—शाप
दापयति—दिलाते हैं।

भावार्थः—भक्त लौकिक विषयोंमें आसक्त होजानेके कारण अथवा अहंकारी हो जाय तो कभी कुछ शाप भी दिला देते हैं ; परन्तु वह शाप भी मार्गस्थापनके लिये दिलाया जाता है ॥१८॥

न ते पाखण्डतां यान्ति न च रोगाद्युपद्रवाः।

महानुभावाः प्रायेण शास्त्रं शुद्धत्वहेतवे ॥१९॥

पदच्छेदः—न, ते, पाख्यडताम्, यान्ति, न, च, रोगा-द्युपद्रचाः। महानुभावाः, त्रायेण, शास्त्रम्, शुद्धत्वहेतवे॥१८॥

ते वे शापित भक्तजन

पाखराडताम्—पाखण्ड भावको
न, यान्ति—नहीं प्राप्त होते
च, न—और न
रोगाद्युपद्रवाः—रोगादि उप-

द्रवींको

यान्ति पाप्त होते हैं।
प्रायेश विशेष करके
शास्त्रम् वास्त्रमें

महानुभावाः—महानुभावी होते हैं वह भगवानका शाप उनकी शुद्धत्वहेतुवे—शुद्धिके लिये होता है।

भावार्थः—शाप देनेपर उनमें पाखरखता नहीं होती है, और न उनको रोग आदिसे उपद्रव होते हैं। वे तो महानुभाव अर्थात् बड़े ही महात्मा होते हैं! प्रायः उनकी शुद्धिके लिये शास्त्र (भागवत भगवद्गीतादि) का अवर्ण पाठादि साधन है॥ १६॥

## भगवत्तारतम्येन तारतम्यं भजन्ति हि।

लौकिकत्वं वैदिकत्वं कापट्यात् तेषु नान्यथा ॥२०॥

पदच्छेदः--भगवत्तारतम्येन, तारतम्यम्, भर्जान्त, हि । लौ किकत्वम्, वैदिकत्वम्, कापास्यत्, तेषु, न, अन्यथा ॥२०॥

वानके तारतम्यसे

भजन्त-भजते हैं

तेषु पृष्टीमार्गीय जीवोंमें

भग धत्तारतम्येन श्री भग वैदिकत्वम् वैदिकपन और लौकिकत्वम् लौकिकपन हि, तारतम्यम्, --ही तारतम्यको कापट्यात्--कपटसे है **ग्रन्यथा**—अन्यथा न-नहीं है

भावार्थः - श्री भगवानकी इच्छाके भेदसे वे पुष्टिमार्गीय जीव तारतम्यभावको प्राप्त होते हैं, इन पुष्टिमार्गीय जीवोंमें लौकिक श्रौर वैदिकपन कापट्यसे अर्थात् भगवानको छोड़कर लौकिक वैदिक कर्मोंमें प्रीति न रहनेपर भी दिखाव मात्रके लिये उन कर्मोंमें प्रवृति रहती है अन्यथा इनमें रुचि नहीं होती ॥ २०॥

वैष्णवत्वं हि सहजं ततोऽन्यत्र विपर्ययः ।

सम्बन्धिनस्तु ये जीवाः प्रवाहस्थास्तथापरे॥२१।

पदच्छेदः-वैष्णवत्वम्, हि, सहजम्, ततः, अन्यत्र, विपर्ययः । सम्बन्धिनः, तु, ये, जीवाः, प्रवाहस्थाः,

तथा, अपरे ॥२१॥

हि इन पुष्टि जीवोंमें

वैष्णवत्वम् वैष्णवता

सहजम् स्वाभविक है।

अन्यत्र — जीव और विषयों में विषयेय: — विपरीतता है सम्बन्धिन: — सम्बन्धमें रहनेवाले तु, ये जीवाः — तो जो जीव प्रवाहस्थाः—प्रवाह मार्गमं रिथतिवाले तथा—उसी प्रकार ग्रापरे—दूसरे जीव हैं।

भावार्थः - इन पुष्टिमार्गीय जीवोंमें वैष्णवता स्वाभाविक है इससे जीव और विषयोंमें विपरीतता है, और जो जीव प्रवाह मार्गमें स्थितिवाले हैं उसी प्रकार दूसरे भी जीव हैं।। २१।।

चर्षणीशब्दवाच्यास्ते ते सर्वे सर्ववरमसु ।

क्षणात् सर्वत्वमायानित रुचिस्तेषां न कुत्रचित्।।२२॥

पदच्छेदः—चर्षणीशब्दवाच्याः, ते, ते, सर्वे, सर्व-वर्त्मसु। चणात्, सर्वत्वम्, आयान्ति, रुचिः, तेषाम्, न, कुत्रचित् ॥२२॥

ते—वे जीव

चर्षणीशब्दवाच्याः—चर्षणी
दाब्द द्वारा परिचय देने याग्य है।
ते, सर्वे—वे सब
सर्ववर्त्मसु—सब मार्गीमें

स्वर्त्वम्—पर्वताको
सर्वत्वम्—पर्वताको
आयान्ति—प्राप्त होते हैं
तेषाम्—उन चर्षणो जीवांकी
कुत्रचित्—कहीं पर भी
स्वः, न—रुचि नहीं रहती है।

भावार्थः — वे जीव चर्षणी शब्दके द्वारा परिचय देने योग्य हैं, वे सब मार्गोमें चर्णमात्रके लिये तन्मयताको प्राप्त हो जाते हैं। वस्तुत उन चर्षणी जीवोंकी कहीं पर भी रुचि नहीं रहती। चर्षणी शब्द-का अर्थ कड्छुल है। जिस प्रकार पाक बनाने अथवा परोसनेके अवसर पर कडछुल खाद्य पदार्थों के साथ तन्मयताको प्राप्त हो जाती है, वास्तविकमें कडछुलका किसी पदार्थसे दृढ़ सम्बन्ध नहीं है। इसी प्रकार इन चर्षणी जीवों के सम्बन्धमें समक्ता। श्रीमद्भाग्यतके ''सचर्षणीनाभुद्राच्छुचोमृजन्' इस श्लोककी सुबोधिनीजी में चर्षणी जीवों के सम्बन्धमें उल्लेख किया है।। २२॥ तेषां क्रियानुसारेण सर्वत्र सकलं फलम्।

प्रवाहस्थान् प्रवक्ष्यामि स्वरूपाङ्गिकयायुतान् ॥२३॥

पदच्छेदः—तेषाम्, क्रियानुसारेण, सर्वत्र, सकलम्, फलम्। प्रवाहस्थान्, प्रवच्यामि, स्वरूपाङ्गक्रियायुतान् ॥२३॥

तेषाम्—उन जीवोंको क्रियानुसारेग्-िक्रयाके अनुसार

सर्वत्र सब स्थानोंमें सकलम् सब प्रकारका

फलम् - फल प्राप्त होता है।

स्वरूपाङ्गक्रिय।युतान्--स्वरूप

अङ्ग एवं क्रिया संहित

प्रवाहस्थ न्-प्रवाहमें रहनेवाले

जीवोंको अब

प्रबच्यामि कथन करता हूँ।

भावार्थः — उन जीवोंको क्रियाके अनुसार सब स्थानोंमें सब प्रकारका फल प्राप्त होता है, अब स्वरूप, अङ्ग एवं क्रिया सहित प्रवाहमें रहनेवाले जीवोंका में कथन करता हूँ। इस कथनका प्रयोजन यह है कि हमारे पुष्टिमार्गीय दैवी जीव प्रवाही जीवोंको पहिचान कर उनसे सावधान रहें और अपने जीवनमें प्रवाही जीवोंके लक्ष्मण किंवा कार्य्य न आ जायँ इसके लिये सदैव सचेत रहें ॥ २३॥

जीवास्ते ह्यासुराः सर्वे प्रवृत्तिं चे' ति वर्णिताः। ते च द्विधा प्रकीर्त्यन्ते ह्यज्ञदुर्ज्ञविभेदतः॥२४॥

पदच्छेदः--जीवाः, ते, हि, श्रासुराः, सर्वे, प्रवृत्ति म्, च, इति वर्णिताः । ते, च, द्विधा, प्रकीर्त्यन्ते, हि, अज्ञदुर्ज्ञ-विभेदतः ॥ २४ ॥

ते, सर्वे - - वे प्रवाही सब जीवाः, हि--जीव निश्चय त्रासुराः—असुर है। प्रवृत्तिश्च--ग़ीता के अ० रलोक ७ में प्रवृत्ति शब्दसे

इति, विशाता:-इस प्रकारवर्णितहैं

हि—तथा अज्ञदुर्ज्ञविभेदतः——<sup>अज्ञ</sup> दुर्ज भेदसे ते, द्विधा-वें जीव दो प्रकारसे प्रकीत्यन्ते स्पष्टरूपसे कहे गये है

भावार्थः वे सव त्रासुरी जीव हैं, उनके विषयमें भगवानने गीतामें कहा है कि "प्रवृत्ति च निवृत्तिक्क जना न विदुरासुराः ! न शौचं नापि चाचारो न सत्यं तेषु विद्यते 🖓 🛪 १६ श्लोक ७ श्रासुर प्रवृत्ति श्रौर निवृत्तिको नहीं जानते श्रथीद किस कार्यमें प्रवृत्ता होना तथा किससे निवृत्त होना ये नहीं जानते। इन आसुरी जीवोमें न शुद्धता, न श्रेष्ठ श्राचार, न सत्यता ही रहती है। अझ श्रीर दुई भेदसे वे जीव दो प्रकारके कहे गये हैं। २४॥

दुर्ज्ञास्ते भगवत्योक्ता ह्यज्ञास्ताननु ये पुनः। प्रवाहेऽपि समागत्य पुष्टिस्थरतेर्न युज्यते ॥२५॥

पद च्छेदः — दुर्ज्ञाः, ते, भगवत्त्रीक्ताः, हि, अज्ञाः, तान्, श्रनु, ये पुनः । प्रवाहे, अपि, समागत्य, पुष्टिस्थः, तैः, न, युज्यते ॥ २५ ॥

ते, दुर्जाः —वे दुर्जेय
भगवत्रोक्ताः —मगवानके
द्वारा गीतामें कथित है।
तान् —उन असुर जीवीका
अनुकरण करते हैं वे
अज्ञाः —अज्ञ है।

पुष्टिस्थः—पुष्टिमार्गवाले प्रवाहे —प्रवाहमें समागत्य —आकर अपि, तैः—भी उनके साथ न, युज्यते—नहीं मिलते।

भावार्थः—वे दुर्ज्ञेय भगवानके द्वारा गीतामें कथित हैं, अगेर जो आसुरी जीवोंका अनुकरण करते हैं वे अज्ञेय हैं अर्थात पहिचानतेमें नहीं आते हैं। पृष्टिमार्गवाले प्रवाहमें आकर भी उनके साथ नहीं मिलते हैं। २४॥

स्नोऽपि तैस्तत्कुले जातः कर्मणा जायते यतः ॥२६। पदच्छेदः—सः, अपि, तैः, तत्कुले, जातः, कर्मणा,

जायते, यतः ॥ २६॥

सः, अपि वह असुर भी तैः — उनके साथ तत्कुले — उनके कुलमें जातः — पैदा हुं आ

यतः क्योंकि
कर्मणा केद विरोधादि कर्मों से
जायते असुर होता है।

भावार्थः वह असुर भी उनके साथ यदि उनके कुलमें पैदा हुआ तो बेद विरोधी कर्मी द्वारा असुर हुआ है ॥ २६॥ इति श्रीमद्रक्षभाचार्यविरचितः पृष्टिप्रवाहमर्यादाभेदः सम्पूर्णः ॥४॥

#### श्रीगोकुलनाथजीका स्पष्टीकरणः

पुष्टिप्रवाहः सर्यादाभेदः ( प्रन्थके सम्बन्धमें श्रीगुसाई जीके चतुर्थ । लालनी श्रीगोकुलनाथजी इस प्रन्थकी अपूर्णताके सम्बन्धमें स्पष्टी । करण करते हुए, जो अपनी व्याख्यामें आजा करते हैं, उसका आश्य इस प्रकार है। आधुनिक जीवोंके मान्यदायके कारण इसके आगेका भाग नहीं मिळता है। अतएव इस प्रत्यके उपक्रम तथा उपसंहारकी एक वाक्यताके सम्बन्धमें काई दार्ष नहीं है। इस अन्तिम क्लाकके पश्चात् प्रवाह मार्गीय साधन, अद्भ, किया और फळ तथा मर्यादा मार्गीय जीवोंके प्रयोजन, स्वरूप, अंग, किया, साधन, फळ जितना अपेक्षित है उतना नहीं मिळता है।

# ५--सिद्धान्तरहस्यम्

श्रावणस्यामले पक्षे एकाद्द्यां महानिशि। साचाद् भगवता श्रोक्तं तदक्षरश उच्यते ॥१॥

पदच्छेदः—श्रावणस्य, अमले, पक्षे, एकाद्याम्, महा-निशि। साचात्, भगवता, प्रोक्तम्, तत्, अचस्याः, उच्यते ॥१

श्रावणस्य श्रावण मासके

श्रमले पक्षे छुक्क पक्षकी

एकादश्याम् एकादशीकी

महानिश्चि मध्य राजिमे

पकट होकर

साचात् भगवता साक्षात् भगवानके द्वारा जो भोक्तम् विशेष रूपसे कहा गया तत् अच्चरशः वह प्रत्यक्षर उच्यते कहा जाता है ॥१॥

भावार्थः - श्रावणमासके शुक्रपत्तकी एकादशी (पवित्रा एकादशी) को मध्यरात्रिमें सात्तात ऋथीत भगवान् श्रीगोवर्धनोद्धरणने प्रकट होकर जो कुछ कहा वह अत्तरशः मैं श्री वल्लभाचार्य कहता हूँ ॥ १॥

ब्रह्मसम्बन्धकरणात् सर्वेषां देहजीवयोः । सर्वदोषनिवृत्तिर्हि दोषा पञ्चविधाः स्मृताः॥२॥ पदच्छेदः — ब्रह्मसम्बन्धकरगात्, सर्वेषाम्, देहजी-वयोः सर्वदोषनिवृत्तिः, हि, दोषाः, पश्चविधाः, स्मृताः॥२॥ सर्वदोषनिवृत्तः समस्त दोषीं-ब्रह्मसम्बन्धकरणात्-

सम्बन्धं करनेसे सर्वेषाम् समस्तः देहजीवयोः देह और जीवोंके हि निश्चय ही

की निवृत्ति होती है दोषा:-दोष पश्चविधाः - पाँच प्रकार के स्मृताः - कहे हुए हैं ॥२॥

भावार्थः - समस्तके ब्रह्मसम्बन्ध करनेसे देह और जीव सम्बन न्धी सर्व दोषोंकी अवश्य निवृति होती है। ये दोष पाँच प्रकारके कहे हुए हैं।। २॥

सहजा देशकालोत्था लोकवेदनिरूपिताः। संयोगजाः स्पर्शजाश्च न मन्तव्याः कथञ्चन ॥३॥

पदच्छेदः—सहजाः, देशकालोत्थाः, लोकवेदनिरूपिताः संयोगजाः, रपशंजाः, च, न, मन्तव्याः, कथञ्चन ॥ ३ ॥ लोकवेदनिरूपिता:-छोक और | देशकालोतथा:-देश तथा काल वंदमें निरूपण किये हुए सहजाः सहज स्पर्शजाः—सर्शन दोष कथश्चन किसी प्रकारके

से उत्पन्न होनेवाले दोष संयोगजाः,च-संयोगज दोष और न्—नहीं मन्तव्याः — मानने

भावार्थः लोक और वेदमें निरूपण किये हुए सहज, देशज, कालज, संयोगज और स्पर्शंज देश किसी प्रकार भी नहीं मानने योग्य हैं। सहज देश वे हैं जो जीयके साथ उत्पन्न होते हैं। देशज देश उसे कहते हैं जो देशसे उत्पन्न होते हैं। कालज कालसे उत्पन्न होनेवाले, संयोगज संयोगसे उत्पन्न होनेवाले, स्पर्शंज जो स्पर्शंसे उत्पन्न होते हैं॥३॥

अन्यथा सर्वदोषाणां न निवृत्तिः कथञ्चन । असमर्पितवस्तूनां तस्माद् वर्जनमाचरेत ॥४॥

पदच्छेदः--- अन्यथा, सर्वदोषाणाम्, न, निवृत्तिः, कथश्चन असमर्पितवस्तुनाम्, तस्मात्, वर्जनम्, आच रेत्॥४॥

अन्यथा—नहीं तो
कथञ्चन—किसी भी दूसरे प्रकारसे
सर्वदोषाणाम्—समस्त दोषोंकी
निवृत्तिः—निवृत्ति
न-नहीं होती

तरमात् इसिल्ये

असमर्पितवस्त्नाम् असमर्पित

वस्तुओं का

वर्जनम् स्थापं

आचरेत करे ॥४॥

भावार्थः - अन्यथा अर्थात ब्रह्म सम्बन्ध किये बिना दूसरे प्रकारसे समस्त दोषोंकी किसी प्रकार निवृत्ति नहीं होती इसलिए ब्रह्म सम्बन्ध अर्थात आत्मनिवेदन अवश्य कर्तव्य है असमर्पित वस्तुओंका सर्वथा त्याग करना चाहिये॥४॥

निवेदिभिः समर्थैव सर्व कुर्यादिति स्थितिः। न मतं देवदेवस्य सामिभुक्तं समर्पणम् ॥५॥

पदच्छेद -- निवेदिभिः, समर्प्य, एव. सर्वम्, कुर्यात्, इतिस्थितिः, न मतम्, देवदेवस्य, सामिश्चक्तं समपैणम् ॥४॥ निवेदिभि:-जो भगवानको निवे-दन कर चुके हैं वे वैष्णव समर्प्टी-भगवानको सब कुछ समर्पण करके एव-ही सव म-सब कुछ वस्तुओं द्वारा कुर्यात् - अपन। निर्वाह करें

इतिस्थिति: -ऐसी भक्ति मार्ग की मर्यादा है देवदेवस्य देवांक देव भगवान् श्रीकृष्णको सामिभुक्त- अपनी अर्धभुक वस्तुका समर्पग्म् अर्पण करना न, मतम् नहीं माना है।

भावार्थः जिनका आत्मनिवेदन अर्थात् ब्रह्म सम्बन्ध हो चुका है वे समस्त वस्तुओंको भगवानके लिये समर्पण करके ही अपना सब कार्य करें, इस प्रकार भक्तिमार्गकी मर्यादा है। सामिभुक अर्थात अर्धभुक वस्तुका समर्पण करना देवाधिदेव श्रीकृष्णके लिये योग्य नहीं है ॥ ४॥

## तस्मादादौ सर्वकार्यं सर्ववस्तुसमर्पणम्। दत्तापहारवचनं तथा च सकलं हरे:॥६॥

पदच्छेदः तस्मात्, आदौ, सर्वकार्य्ये, सर्ववस्तुसम-र्पणम् । दत्तापहारवचनम्, तथा, च, सकलम्, हरेः ॥६॥

तस्मात आदी-प्रथम

सर्ववस्तुसमर्पणम् सब वस्तुएँ श्रीभगवानको समर्पण कर्नी दत्तापहारवचनम् भगवानको समर्पित बस्तुको जीवके उपयोग में लेने की निषेधाज्ञावाले वाक्य तथा—इसी प्रकार हरे:—श्रीमगवानका सकलम्—सब कुछ है।

भावार्थः — अतएव प्रथम समस्त कार्योमें सब वस्तुएं श्रीभगवानको समर्पण करनी चाहिये। भगवानको समर्पित वस्तुका उपयोग जीव अपने लिये न करें। दत्तापहार वचनसे भगविनवेदित वस्तुका उपयोग अपने लिये नहीं करना चाहिये। ये वचन भिन्नमार्ग अर्थात पूजामार्गके लिये हैं, क्योंकि भिक्तमार्गकी रीतिके अनुसार सब कुछ श्रीहरिका ही है।। ६।।

न 'ग्राह्य' मितिवाक्यं हि भिन्नमार्गपरं मतम् । सेवकानां यथा लोके व्यवहारः प्रसिध्यति ॥ तथा कार्यं समप्येंव सर्वेषां ब्रह्मता ततः ॥७½॥ पदच्छेदः—न, ग्राह्मम्, इति, वाक्यम्, हि, भिन्नमार्ग-परम्, मतम्, सेवकानाम्, यथा, लोके, व्यवहारः, प्रसिध्यति, तथा कार्यम्, समप्यं, एव, सर्वेपाम्, ब्रह्मता, ततः ॥७½॥

ग्राह्मम्—प्रहण करने योग्य
न, इति—नहीं है इस प्रकारका
वाक्यम्—वचन
भिन्नमार्गपरम्—अन्य मार्गमे
मतम्—माना है।
यथा,लोके—जिस प्रकार लोकमें
सेवकानाम्—सेवकांका
व्यवहार:—व्यवहार

प्रसिध्यति—सिद्ध होता है
तथा —उसी प्रकार
समर्प्य-भगवानको समर्पण करके
एव —ही सब कुछ
कार्यम् —करना चाहिये
ततः —भगवत्समर्पण से
सर्वेषाम् —समस्त पदार्थीको
ब्रह्मता - प्रहाता प्राप्त होती है।

भावार्थः — लोकमें सेवकोंका जिस प्रकार कार्य सिद्ध हो उस प्रकार सब कुछ भगवानको समर्पण करके ही सर्व कार्य्य करना उचित है; क्योंकि ऐसा करनेसे ही सबकी ब्रह्मता सिद्ध होती है ॥ ७॥ ॥

गङ्गात्वं सर्वदोषाणां गुरादोषादिवर्णना । गङ्गात्वेन निरूप्या स्यात् तद्वदत्रापि चैव हि॥८ई॥

पदच्छेदः -- गङ्गात्त्रम्, सर्वदोषाणाम्, गुणदोषादि-वर्णना । गङ्गात्वेन, निरूप्या, स्यात्, तद्वत्, अत्र, अपि, च, एव, हि ॥ ट्याई

सर्वदोषाणाम्—गंगाजीमें आये
हुए अशुद्ध जलादि समस्त दोषोंका
गंगात्वम्—श्रीगंगाजीपन है
च—और
गुणदोषादिवर्णना—गुणदोषादिक्तका वर्णन

गंगात्वेन गंगाजी हासे ही
निरूप्या निरूपण योग्य है
तद्वत्, एव उसी प्रकार ही
अत्रापि अहासम्बन्ध हो जाने
की अवस्थामें भी
हि—पसिद्ध है।

भावार्थः जिस प्रकार गङ्गाजीमें आनेवाते समस्त दोष स्त्रीर गुणोंका वर्णन न करके उन सबमें गंगापन ही है; इसलिये उनका गङ्गारूपसे निरूपण किया जाता है, ठीक उसी प्रकार इस स्त्रात्मनिवेदनमें भी समस्तता। सारांश यह है कि गुणांजीमें मिलनेसे सभी पदार्थ गङ्गारूप बनजाते हैं; उसी प्रकार सब पदार्थ आत्मनिवेदन होने पर ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाते हैं।।।।।।

#### ६—नवरत्नम्

चिन्ता कापिन कार्या निवेदितात्मभिः कदापीति। भगवानपि पृष्टिस्थोन करिष्यति लोकिकीं च गतिम्।

पदच्छेद:—चिन्ता, का, अपित, न, कार्या, निवेदि-तात्मभिः, कदा, अपि, इति, भगवान्, अपि, पुष्टिस्थः, न, करिष्यति, लौकिकीम्, च, गतिम् ॥१॥

निवेदितातमिः — जिन्होंने
प्रभुको सर्वसमर्पण किया है
कदापि — (उनको ) कमी भी
कापि — किसी प्रकारकी भी
चिन्ता, न — चिन्ता नहीं
कार्या — करनी चाहिये क्योंकि

पृष्टिस्थः अनुप्रहमें स्थित
भगवान्, त्रापि भगवान् भी
लौकिकीम्, लौकिक
गतिम् गति
न, करिष्यति नहीं करेंगे

भावार्थः — जिन्होंने प्रभुको आत्मनिवेदन किया है, उनको चाहिये कि कभी किसी प्रकारकी चिन्ता न करें। अनुप्रह परायण भगवाद अङ्गीकृत जीवोंकी लौकिक गति नहीं करेंगे।।१।। निवेदनं तु स्मर्तेट्यं सर्वथा ताटशैर्जानेः।

सर्वेश्वरश्च सर्वात्मा निजेच्छातः करिष्यति ॥२।

पदच्छेदः—निवेदनम्, तु, स्मर्तव्यम्, सर्वथा, तादशैः, जनैः, सर्वेश्वरः, च, सर्वात्मा, निजेच्छातः, करिष्यति ॥२॥ सर्वथा—सब प्रकारसे
ताहरी:—ताहरी
जनै:—भगवदीय जनीके साथ
निवेदनम्, तु—निवेदन तो
समर्तव्यम्—स्मरणीय है।

सर्वेश्वर:—-सबके नियासक
च—-एवम्
सर्वातमा—-सबातमा भगवान्
निजेच्छातः—-स्वेच्छासे
करिष्यति—सेवकका सब कार्यकरें

भावार्थः —पुष्टिमार्गीय जीव ताहशीय (भगवदीय) महा-नुभावोंके साथ निवेदनका विशेष रूपसे स्मरण करते रहें। भगवाद सबके ईश्वर अर्थात सबके नियामक हैं, एवं सबके ब्रात्मरूप हैं; वे अपनी इच्छासे यथोचित ही करेंगे। कोई टीकाकर "निजेच्छातः" का अर्थ अपने भक्तोंकी इच्छाके अनु-सार करेंगे, इस प्रकारका तात्पर्य निकालते हैं॥ २॥

सर्वेषां प्रभुतम्बन्धो न प्रत्येकमितिस्थितिः। अतोऽन्यविनियोगेऽपिचिताकास्वस्यसोऽपिचेत्३॥

पदच्छेदः — सर्वेषाम्, प्रश्चसम्बन्धः, न, प्रत्येकम्, इति-स्थितिः, अतः, अन्यविनियोगे, अपि, चिन्ता, का, स्वस्य, सः, अपि, चेत् ॥ ३ ॥

सः, आप, चत् ॥ र ॥ सर्वेषाम्—सबका प्रभुसम्बन्धः—प्रमुके साथ सम्बन्ध है।

प्रत्येकम्, न—हरेकके साथ नहीं इतिस्थितिः, न—यह बात नहीं है अतः—अतएव अन्यविनियोगे—दूसरेमें विनियोग होनेपर अपि, स्वस्य—भी अपनेका का, चिन्ता—क्या चिन्ता है। सः, अपि—वह भी चेत्—उनका ही है

भावार्थ:-- त्रात्मनिवेदन होनेके पश्चात् निवेदित समस्त पदार्थों के साथ श्रीप्रभुका सम्बन्ध है। केवल जिन्होंने निवेदन किया है, उनका कोई भिन्न सम्बन्ध नहीं है। यदि ऐसा ही है ती फिर किसी पदार्थका अन्यमें विनियोग होनेपर चिन्ता करना उचित नहीं, क्योंकि वह भी तो भगवानका ही है।। ३।।

# अज्ञानाद्थवा ज्ञानात् कृतमात्मनिवेदनम् । येः कृष्णसात्कृतप्राणैस्तेषां का परिवेदना ॥४॥

पदच्छेद:--- अज्ञानात्, अथवा ज्ञानात्, कृतम्, आत्मनिवे-दनम् । यैः ऋष्णसात्कृतप्राणैः, तेषाम्, का, परिवेदना ।४।

अज्ञानात्--भज्ञ.नसे दन किया है

का, परिवेदना—क्या चिन्ता है अथवा, ज्ञानात्—अथवा ज्ञानसे

यै:—जिन्होंने

आत्मिनिवेदनम्—आत्मिनिवेदन किया है
तेषाम्—उनको

वाहिये।

भावार्थः - अज्ञानसे अथवा ज्ञानसे जिन्होंने आत्मनिवेदन किया है, उन्हें चिन्ता करना उचित नहीं। पुनः श्रीकृष्णको जिन्होंने प्राण समर्पण किया है: उन्हें किस विषयका शोक है? ॥४॥

तथा निवेदने चिन्ता त्याज्या श्रीपुरुषोत्तमे । विनियोगेऽपि सा त्याज्या समर्थी हि हरिः स्वतः। ।।

पदच्छेदः — तथा, निवेदने, चिन्ता, त्याज्या, श्रीपुरु-

पोत्तमे । विनियोगे, ऋषि सा, त्याज्या, समर्थः, हि, हरिः, स्वतः ॥ ५ ॥

तथा—उसी प्रकार
श्रीपुरुषोत्तमे—श्रीपुरुषोत्तमको
निवेदने—निवेदन होने पर
चिन्ता, त्याज्या—न्विन्ता
त्याज्य है

सा, विनियोगे—वह अत्य-विनियोगमें श्राप, त्याज्या—भी त्याज्य है हि, हरिः—क्योंकि श्रीकृष्ण स्वतः, समर्थः—स्वयम् समर्थ है

भावार्थः—इस प्रकार श्रीपुरुषोत्तममें "निवेदन" श्रौर श्रन्य-के "विनियोग" के विषयमें चिन्ता छोड़ देनी चाहिये, क्योंकि प्रभु स्वतः सब कुछ समर्थ हैं ॥४॥

लोके स्वास्थ्यं तथा वेदे हरिस्तु न करिष्यति । पृष्टिमार्गस्थितो यस्मात् साक्षिणोभवताविलाः॥६॥

पदच्छेदः — लोके, स्वास्थ्यम्, तथा, वेदे, हरिः, तु, न, करिष्यति । पुष्टिमार्गस्थितः, यस्मात्, सान्तिणः, भवता,

अखिलाः । ६॥

हरि:, तु—श्रीकृष्ण तो लोके, तथा—लोकमें और वेदे—वेदमें (पृष्टिमार्गीय जीवका) स्वास्थ्यम्, न—स्वस्थता नहीं करिष्यति—करेंगे यस्मात्—क्यों कि (भगवान्)
पृष्टिमार्गिस्थनः—पृष्टिमार्गमें
स्थित है
अखिलाः—सब
भवता—आप छाग
साचिगः—सक्षी रूप हो ।

भावार्थः —पुष्टिमार्ग अर्थात् अनुप्रह मार्गमें स्थित शीमगवात् लोक और वेदमें स्वस्थता न करेंगे। इस विषयमें आप सब पुष्टिमार्गीयभक्त साची रूप हैं॥ ६॥

#### सेवाकृतिर्गुरोराज्ञाबाधनं वा हरीच्छया । अतः सेवापरं चित्तं विधाय स्थीयतां सुखम ॥७॥

पदच्छेदः-सेवाकृतिः,गुरोः,त्र्याज्ञा, वाधनम्,वा,हरीच्छया त्रतः, सेवापरम्, चित्तम्, विधाय, स्थीयताम्, सुखम् ॥७॥

गुरोः, श्राज्ञा—गुरुकी आज्ञानुसार
सेवाकृतिः—सेवा करना
वा—अथवा
हरीच्छ्रया—श्रीहरिकी इच्छासे
वाधनम्—विशेषाज्ञा हो तो
उसी प्रकार करना

श्रतः—इसिल्ये
सेवापरम्—सेवा परायण
चित्तम् —चित्तको
विधाय—करके
सुखम्—सुखपूर्वक
स्थीयताम्—रहा ।

भावार्थ: -श्रीगुरुद्विकी आज्ञानुसार प्रभुकी सेवा करनी चाहिये। किसी समय प्रभुकी इच्छासे उसमें कोई प्रकारकी अड़चन आ पड़े और गुरुकी प्रथम आज्ञानुसार सेवा न बन सके तो कोई चिन्ताकी बात नहीं । वैष्णवको चाहिये कि चित्तको सेवा परायण रखकर सुख पूर्वक रहे।। ७।।

चित्तोद्वेगं विधायापि हरिर्यचत् करिष्यति । तथैव तस्य लीलेति मत्वा चिन्तां द्वृतं त्यजेत्॥८॥ पदच्छेदः—चित्तोद्वेगम्, विधाय, अपि, हरिः, यत्, यत्, करिष्यति, तथा, एव, तस्य, लीला, इति, मत्वा, चिन्ताम्, द्वतम्, त्यजेत्। = ॥

चित्तोद्वेगम् चित्तमें उद्वेग तस्य - उन श्रीमगवानकी विधाय, श्रपि—करके भी हरि:, यद्यत् भगवान् जो जो इति, मत्वा इस प्रकार मानकर करिष्यति करेंगे तथेव-उसी प्रकार

लीला-लीला है। चिन्ताम्, द्रुतम्-चिन्ताको शीष्ट त्यजेत - छोड़ दे।

भावार्थः - श्रीप्रभुकी सेवा करते हुये किसी समय भगवान चित्तामें उद्देग कराकर जो-जो करेंगे, उनकी वैसी ही लीला अर्थात खेल मानकर बहुत शीघ चिन्ताका त्याग करें।। =।। तस्मात् सर्वारमना नित्यं "श्रीकृष्णः शरणं मम"। वद्द्रिरेव सततं स्थेयमित्येव मे मितः ॥९॥

पदच्छेदः -- तस्मात् , सर्वात्मना, नित्यम्, श्रीकृष्णः, शरणम्, मम । वदद्भिः, एव, सततम् स्थेयम्, इति, एव, मे, मतिः ॥ ६ ॥

तसमात्—इसलिये सर्वात्मना सर्वात्मभावसे श्रीकृष्ण: श्री कृष्ण मम मेरे छिये शरगम् नाश्य है। एवम्-"श्रीकृष्ण शरणं मम" ऐसे

सततम्—निरन्तर वद्द्धि: चोलते हुये स्थेयम् -- रहना । इति, एव इस प्रकार ही म्-मेरी ( शीवलभाचार्यकी ) मति:-सम्मति है।

भावार्थः-इसलिये सब प्रकार सदैव "श्रीकृष्णः शरणं मम" इस प्रकार उचारण करते रहना मेरी यह सम्मति है।। ६।। इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचितं नवरत्रं सम्पूर्णम् ॥ ६ ॥

#### ७-अन्तःकरणप्रबोधः

अंतःकरण मद्राक्यं सावधानतया शृणु । कृरणातु पर' नास्ति दैवं वस्तुतो दोषवजि तम्॥१॥

पदच्छेदः - अन्तःकम्ण महाक्यम्, सावधानतया,शृखाः कृष्णात्, परम्, न, अस्ति, दैवम्, वस्तुतः, दोषवर्जितम् ॥१॥ अन्तः करण ! हे अन्तकरण ! परभ् - रूसरा मद्धाक्यम् भेरे बचनका वस्तुतः चास्तवमं सावधानतया — सावधानतापूर्वक दोपवर्जितम् – दोष रहित देवम् -देवता भृगु-सुन

कृष्णात् —श्रीकृष्णसे

नहीं है ॥ १ ॥

न, छास्ति-नहीं है। भावार्थः —हे अन्तःकरण ! मेरे वाक्योंको सावधान होकर अवणकर, वस्तुतः दोष रहित ''श्रीकृष्ण'' से अन्य कोई भी देवता

चांडाली चेद् राजपत्नी जाता राज्ञा च मानिता। कदाचिद्पमानेऽपि मुलतः का क्षतिर्भवेत् ॥२॥

पदच्छेदः—- चाग्डाली, चेत् , राजपली, जाता, राज्ञा, च, मानिता । कदाचित् , अपमाने, अपि, मूलतः, का, चतिः, भवेत् ॥२॥

चाराडाली—चाण्डालिन चेत्, राजपती-यदि राजाकी राणी च, मानिता-और सम्माननीया जाता—हुई कदाचित—कभी उसका श्रयमाने — अपमान होनेपर श्रिप, मूलतः — भी प्रथम की अपेक्षा ( उसकी ) का चितः — क्या हानि भवेत् — होती है।

भावार्थः यदि कोई चाण्डाली राजपत्नी हुई और राजाने उसका विशेष सम्मना भी किया, और किसी समय राजाकी ओरसे उसे अपमानित किया गया, तो मूलसे उसे क्या हानि होती है। सारांश यह है कि राजाने जिसको एक बार रानी बना लिया है, उसका सम्मान न रहनेपर भी वह रानी मिटकर फिर चाण्डाली तो हो ही नहीं सकतो ॥ २॥

### समर्पगादहं पूर्वमुत्तमः किं सदा स्थितः । का ममाधमता भाव्या पश्चात्तापो यतो भवेत्॥३॥

पदच्छेदः — समर्पणात्, अहम्, पूर्वम्, उत्तमः, किम्, सदा, स्थितः । का, मम, अधमता, भाव्या, पश्चात्तापः, यतः, भवेत् ।। ३ ॥ अहम्, समर्पणात् — मैं समर्पणसे का, भाव्या — क्या विचारणीय है

ग्रहम्, समयगात्-म वस्य ज्य पूर्वम्, किम्-प्रथम वया सदा, उत्तमः-सदैव उत्तम स्थितः-रहा था।

मम, अधमता--मेरी अधमता

का, भाव्या-क्या विचारणीय है

यतः—जिस ल्यि

पश्चात्तापः—पश्चाशाप

भवेत्—हो ।

विद्याः—श्रीभगवःन्

भावार्थः - समर्पण अर्थात् आत्मनिवेदनके पहिले क्या मैं सदा उत्तम रहा और अव मेरेमें कौनसी अधमता आगई है. कि जिसके कारण मेरेको पश्चात्ताप हो ॥ ३॥

सत्यसङ्करपतो विष्णुर्नान्यथा तु करिष्यति । आज्ञैव कार्या सततं स्वामिद्रोहोऽन्यथा भवेत्॥४॥

पदच्छेदः — सत्संकल्पतः, विष्णुः, न, अन्यथा तु, करिष्यति । आज्ञा, एव, कार्या, सततम्, स्वामिद्रोहः अन्यथा, भवेत् ॥ ४ ॥

सत्यसंकल्पतः — सत्य संकल्प प्राज्ञा, एवं आज्ञाका पालन हो वाले होनेके कारण

अन्यथा—अपनी इच्छाके विरुद्ध

न, करिष्यति—नहीं करेंगे

सततम्—सदैव

भवेत होता है। अन्यथा, स्वामिद्रोह: नहीं तो स्वामीका द्रोह भवेत होता है।

भावार्थ:-भगवान् विष्णु सत्य प्रतिज्ञा वाले हैं, वे ऋपनी प्रतिज्ञाके विपरीत कभी भी नहीं करेंगे। हमें सदैव उनकी त्राज्ञाके अनुसार ही चलना चाहिये। यदि ऐसा न करें तक स्वामी द्रोह होगा ॥ ४॥

सेवकस्य तु धर्मोऽयं स्वामी स्वस्य करिष्यति। आज्ञा पूर्वं तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे॥५॥ यापि पश्चान् मधुवने न कृतं तदृ द्वयं मया। देहदेशपरित्यागस्तृतीयो लोकगोवरः । ६॥

पदच्छेदः—सेवकस्य, तु, धर्मः, अयम्, स्वामी, स्वस्य, करिष्यति । आज्ञा, पूर्वम्, तु, या, जाता, गङ्गा-सागरं संगमे । या, अपि, पश्चात्, मधुबने, न, कृतम्, तत् द्वयम्, मया, देहदेशपरित्यागः तृतीयः, लोकगोचरः ॥५-६॥

सेवकस्यश्रयम् सेवकका यह
त,धर्म,स्वामी-तो धर्म है स्वामी
स्वस्य अपना कर्तव्य पूर्ण
करिष्यति करेंगे।
या, श्राज्ञा जो अज्ञा
पूर्वम् प्रथम
गंगासागरसंगमे गंगासागरके

संगमपर **जाता** — हुई या, मधुबने-जो आज्ञा मधुबनमें अपि, तत्-भी हुई, उन द्वयम्—दोनों आज्ञाओंका पालन मया—मैने न, कृतम्—नहीं किया देहदेशपरित्यामः—देह और

देशका परित्याग तथा
तृतीयः—तीसरी
लोकगोचरः— लोक प्रसिद्ध है

भावार्थ:—स्वामीकी आज्ञाके अनुसार चलना यह सेवकका धर्म है और वे अपने वचनका पालन स्वयं करेंगे। प्रथम गंगा-सागरके संगमपर जो आज्ञा हुई और फिर मधुवनमें जो आज्ञा हुई 'देह और देशके परित्याग के सम्बन्धमें' उस आज्ञा का पालन मैंने नहीं किया किन्तु तृतीय आज्ञाका पालन मैंने किया जो कि लोक प्रसिद्ध है।।४-६॥

पाश्चात्तापः कथं तत्र सेवकोऽहं न चान्यथा। लोकिक प्रभुवत् कृष्णो न द्रष्टव्यः कदाचन ॥ सर्वं समर्पितं भक्तया कृताथोंऽसि सुखीभव॥७६॥

पदच्छेद:-पञ्चात्तापः, कथम्, तत्र, सेवकः, ऋहम्, न, च, अन्यथा। लौकिकप्रभुवत्, कृष्णः, न, द्रष्टव्यः,कदा-चन । सर्वम्, सपर्वितम्, मक्त्या, कृतार्थः, असि, सुखी, भव ॥ ७३ ॥ तत्र—इन आज्ञाओंके विषयमें पश्चाताप:---पश्चाताप कथम्--क्यों (करें) अहम्, सेवक:--मैं सेवक हूँ च, अन्यथा-अौर कोई दूसरा न--नहीं हूँ। कृष्ण:--कृष्णको लौकिकप्रभुवत \_ लौकिक स्वा-मीके समान

कदाचन, न--कभी भी नहीं द्रष्ट्रव्य:-देखना चाहिये भक्त्या--भक्तिपूर्वक सर्वम्—सब कुछ समर्पितम् समर्पण किया है इसलिये कृतार्थः, असि—त् कृतार्थ है सुखी, भव—सुखी हो।

भावार्थः भौं तो सेवक हूँ, अतः स्वामीकी आज्ञाके विपरीत नहीं कर सकता हूं, फिर पाश्चात्ताप कैसा! क्योंकि लौकिक स्वामीके समान श्रीकृष्णको कभी भी नहीं देखना चाहिये। भक्तिके द्वारा सब समर्पण करके तुम कृतार्थ होगये अतः मुखसे रहो ॥ ५ ॥

प्रौढ़ापि दुहिता यद्वत् स्नेहान्न प्रेष्यते वरे॥ तथा देहे न कर्तव्यं वरस्तुष्यति नान्यथा। लोकवचेत् स्थितिमें स्यात् किं स्यादिति विचारय ९ पदच्छेदः - प्रौढ़ा, अपि, दुहिता, यद्वत्, स्नेहात्,

न, प्रेष्यते, वरे, तथा, देहें, न, कर्त्तव्यम्, वरः, तुष्यति, न, अन्यथा। लोकवत्, चेत्, स्थितिः, मे, स्यात्, किम्, स्थात् , इति, विचारय ॥ ६ ॥

यद्वत्-जिस प्रकार प्रौदा-युवाःस्था सम्पन <mark>अपि, दुहिता—</mark>भी पुत्री स्नेहात्—स्नेहसे वरे, न—वरके पास नहीं प्रें ध्यते -- भेजी जाती है। तथा - उसी प्रकार देहे -देहमें ( ममत्व )

**ग्रन्यथा**—नहीं तो वरः, न--वर नहीं तुष्यति—पसन्न होगा चेत्, लोकवत्-यदि लोकके समान मे, स्थित:- मेरी हिथति स्यात्, किम्-हो तो क्या इति—इस प्रकार न, कर्त्तव्यम्-नहीं करना चाहिये विचारय--विचार करें।

भावार्थः - जिस प्रकार माता, पिता प्रौढ़ावस्था सम्पन्न पुत्री को स्नेहवश उसके स्वामी (पित ) के पास नहीं भेजते हैं, उसी प्रकार अपने शरीरमें ममता न करनी, अन्यथा अर्थात् सेवाके विना पित प्रसन्न नहीं होता है। यदि लोकके समान मेरी स्थिति रही तो क्या होगा, यह तो विचार करें ॥ ६॥

ग्राहाक्ये हरिरेवास्ति मोहं मा गाः कथञ्चन । इति श्रीकृष्णदासस्य वस्त्रभस्य हितं वचः॥ वित्तं प्रति यदाकण्ये भक्तो निश्चिन्ततां वजेत्॥१०ई पदच्छेद: - अश्रक्यं, हरि: एव, अस्ति, मोहम् , मा,

गाः, कथश्चन, इति, श्रीकृष्णदासस्य, वल्लभस्य, हितम्, वचः । चित्तम्, प्रति, यत्, त्राकएर्य, भक्तः, निश्चिन्तताम् वजेत् ॥ १०३॥

अशक्ये—अशक्य होनेपर
हिरि:—श्रीकृष्ण
एव, अस्ति—ही शरण हैं। अतः
कथ्अन—किसी प्रकार
मोहम्—मोहको
मा गाः—नहीं प्रात हो
हिति—इस प्रकार

श्रीकृष्णदासस्य-श्रीकृष्णकेदास

वल्लभस्य—शीवल्लभाचार्यके
हितम्, वचः—हितकर वाक्य,है
यत्, चित्तम्—जिनको हृदयके
प्रति, आकर्णय—पतिसुनकर
भक्तः—भक्त
निश्चिन्तताम्—निश्चिन्त भावको
वजेत—प्राप्त हो ।

भावार्थः — असमर्थ अवस्थामें प्रमुही हमारी सहायता करेंगे। इसलिये हे अन्तः करण ! तू मोहको प्राप्त मत हो। इस प्रकार श्रीकृष्णके दास श्रीवल्लभाचार्यजीने अपने चित्तको हितकारी बचन कहे हैं जिसकों सुनकर भक्त चिन्ता रहित बनें।। १० ½॥

इति श्रीमद्रह्मभाचार्यं विरचितोन्तःकरणप्रबोधः सम्पूर्णः ॥ ७॥

# ८--विवेकधेर्याश्रयनिरूपणम्

विवेकधेर्ये सततं रक्षणीये तथाश्रयः॥१॥ विवेकस्तु हरिः सर्वं निजेच्छातः करिष्यति ॥१॥ पदच्छेदः-विवेकधेर्ये, सततम्, रत्तणाये, तथा, आश्रयः। विवेकः, तु, हरिः, सवम्, निजेच्छातः, करिष्यति ॥१॥

विवेकधेर्ये--विवेक और धैर्य | करने योग्य है सत्ततम्—सदैव

रह्मणीये—रक्षण योग्य हैं

तथा-- उसी प्रकार

आश्रय:---आश्रय भी रक्षण

विवेकः, तु--विवेकं तो हरिः, सर्वम्-भगवान् सव कुछ

निजेच्छातः-अपनी इच्छा से

कियति--करेंगे।

भावार्थः-जिस प्रकार सदैव विवेक और धैय्य रखना उचित है उसी प्रकार श्रीभगवानका आश्रय रखना उचित है। अब विवेक क्या है, इस विषय पर श्रीमहाप्रभुजी स्पष्टीकरण करते हैं कि विवेक यह है कि श्रीहरि अपनी इच्छासे सब कुछ करेंगे।। १।।

प्रार्थिते वा ततः किं स्यात् स्वाम्यभिष्रायं श्यात्। सर्वत्र तस्य सर्वं हि सर्वसाम्थ्यमेव च ॥२॥

पदच्छेदः - प्रार्थिते, वा, ततः, किम्, स्यात्, स्वा-म्यमिषायसशयात् । सर्वत्र, तस्य, सर्वम्, हि, सर्वसाम-र्थ्यम्, एव, च ॥ २ ॥

स्वास्यभिप्रायसंश्यात् स्वामी
के अभिष्य में सन्देह होनेके कारण
वा, अथवा
प्रार्थिते प्रार्थना करनेपर
ततः, किम् भी क्या

स्यात्, हि—होगा क्योंकि तस्य, सर्वत्र—उनका सर्वत्र सर्वम्—सत्र कुछ है च—और उनमें सर्वसामध्यम्—सर्वसामध्ये एव—है ही।

भावार्थ:—स्वामीका अभिप्राय क्या है इस विषयमें सेक अजान है, क्या कार्य्य किस आशायसे प्रभु करते कराते हैं। इस विषयको पूर्ण रूपमें जीव जब जान नहीं सकता। तब प्रार्थन करनेसे क्या प्रयोजन सिद्ध होता है। सर्वत्र सब कुछ उनका है है और उनमें सब प्रकारसे सामर्थ्य है। सारांश यह है कि भाव दिच्छाको समभनेमें जीव असमर्थ है और प्रभु सर्वज्ञ एवं सर्वशक्तिमान होनेके कारण सेवकके हितके लिये सब कुछ करेंगे। पृष्टिमार्गीय भक्त प्रभुसे किसा वातके लिये कभी प्रार्थन न करें।। २।।

श्रिभमानश्च सन्त्याज्यः स्वाम्यधीनत्व भावनात्। विशेषतश्चेदाज्ञा स्यादन्तः करणगोचरः ॥३॥ तदा विशेषगत्यादि भाव्यं भिन्नं तु देहिकात्। श्रापद्गत्यादिकार्येषु हठस्त्याज्यश्च सर्वथा ॥४॥

पदच्छेदः—ग्रभिमानः, च, सन्त्याज्यः, स्वाम्यः धीनत्वभावनात् । विशेषतः, चेत् , ग्राज्ञा, स्यात् , श्रन्तः करणगोचरः ॥ तदा, विशेषगत्यादिः, भाव्यस् , भिनम् तु, देहिकात् । आपद्गत्यादिकार्येषु, हठः, त्याज्यः, च सर्वथा ॥४॥

स्वाम्यधीनत्वभावनात्—स्वामिकी अधीनताके विचारसे
अभिमानः, तु—अभिमान तो
सन्त्याज्यः—वासना सहित त्याग
करना चाहिये।
अन्तःकरणगोचरः —प्रमुअन्तः
करणगोचर है (इसलिये)
विशेषतः—विशेष रूप से
आज्ञा, चेत् —भाज्ञा यदि
स्यात्, तदा—हो। तब

देहिकात्—देह सम्बन्धसे
भिन्नम्—भिन्न (भगवत्सम्बन्धी)
विशेषगत्यादिः—विशेष गति
आदि की
भाव्यम्—भावना करनी चाहिये
आपद्गत्यादिकार्येषु—आपत् प्राप्ति आदि कार्यों में
इठः, सर्वथा—हठ सब प्रकार
त्याज्यः—त्याग करने योग्य है।

भावार्थः — अपनेको स्वामीके अघीन मानकर सब प्रकारसे अभिमान त्याग करना उचित है। अलौकिक अर्थात सेवा सम्बंधी विशेष आज्ञा अपने अन्तःकरण द्वारा प्रकट हो तब उसीके अनुसार आचरण करना उचित है। आपत्तिके अवसर पर तथा गमनादि कार्योंमें हठका सर्वदा त्याग करना उचित है।। ३-४॥

अनाग्रहश्च सर्वत्र धर्माधर्माग्रदर्शनम् । विवेकोऽयं समाख्यातो धैर्यं तु विनिरूप्यते॥५॥

पदच्छेदः — अताग्रहः, च, सर्वत्र, धर्माधर्माग्रदर्शनम्। विवेकः, अयम्, समाख्यातः, धैर्यम्, तु, विनिरूप्यते ॥५॥ धर्माधर्माग्रदर्शनम् — धर्म और अधर्मकी विशेषता देखकर सर्वत्र — सब विषयों में अनाग्रहः — आग्रह न करना च, अयम् — और यह विवेकः — विवेक

समाख्यातः, तु—कहा अव धैर्याम्—धैर्यका निरूप्याते—निरूपण करते हैं

भावार्थः समस्त विषयोंमें आग्रह नहीं रखकर, धर्म और अधर्म विषयक विचार करना उचित है। अथात् प्रत्येक विषयमें धर्म और अधर्म इन उभयमेंसे किस कार्यमें धर्म अधिक है और किस कार्यमें अधर्म अधिक है यह देखकर धर्मका ग्रहण और अधर्मका त्याग करना। इस प्रकार मैंने विवेक विषयमें अपना मत कहा अब धैर्यका निरूपण करता हूं॥ ४॥

त्रिदुःखसहनं धेर्यमामृतेः सवतः सदा । तक्रवद् देहवद् भाव्यं जडवत् गोपभार्धवत् ॥६॥

पदच्छेदः—त्रिदुःखसहनम्, धेर्यम्, त्रामृतेः, सर्वतः, सदा्। तक्रवत्, देहवत्, भाव्यम्, जडवत्, गोपभार्यवत् ॥६ ।

श्रामृतः — मरणपर्यन्त
सर्वतः — सब प्रकारसे
सदा — सदैव
त्रिदुःखसहनम् — त्रिविध
दुःखोंको सहन करना यह
धैर्याम् — धैर्य है
तक्रवत, देहवत् — आधिमौतिक

त (देह सम्बन्धी) दुःखों में छाछ की तरह
जडवत्—(इन्द्रिय सम्बन्धी)
दुःखों में जडभरतकी तरह
गोपभार्यावत्—(आधिदैविक
प्रतिबन्धों में) गोप वधूके सहश
भाव्यम्—भावना करनी चाहिये

भावार्थः—सदैव मृत्यु पर्यन्त अर्थात सम्पूर्ण जीवनमें

आधिभौतिक आध्यात्मक और आधिवैदिक तीनों प्रकारकें दुखोंको सर्वविध सहन करना इसका नाम धैर्य्य है। तक्रके समान, देहके समान, जडके समान तथा गोपभार्याके समान भावना करनी ॥ ६॥

#### प्रतीकारो यहच्छातः सिद्धश्चेन्नाप्रही भवेत्। भार्यादीनां तथान्येषामसतश्चाकमं सहेत् ॥७॥

पदच्छेदः-प्रतीकारः, यदच्छातः, सिद्धः, चेत्, न, **आग्र**ही, भवेत् । भार्यादीनाम्, तथा, अन्येषाम्, असतः, च, त्राक्रमम्, सहेत् ॥ ७ ॥

प्रतीकारः — दुःखकी निवृधिका | भार्यादीनाम् — स्त्रिपुत्रादिकांका उपाय

यहच्छातः प्रमु इच्छासे सिद्ध:-सिद्ध चेत -होजाय तो

भवेत -होना

**आग्रहः, न**—आग्रही नहीं:

अन्येपाम् - दूसरों का **ग्रसतः** —असत्पुरुषों का

त्राक्रमम् —अतिक्रम सहेत्-सहन करना

भावार्थः - यदि श्रीप्रमुकी इच्छासे किंवा अन्य कारणोंसे दुःख निवारण होता हो तो दुःख भोगनेका आप्रह न रखे। पित इत्यादिके अथवा दूसरे असत पुरुषोंके आक्रमणोंको सहन करें। शारांश यह है कि अपने और पराये लोग अपने दुष्ट स्वभावके कारण वे हमें किसी प्रकारसे दुःख दें तो उसको सहन करें, अधीर न बनें ॥ ७ ॥

स्वयमिन्द्रियकार्याणि कायवाङ्मनसा त्यजेत्। अश्रुरेणापि कर्तव्यं स्वस्यासामर्थ्यभावनात् ॥८॥

पदच्छेद:—स्वयम्, इन्द्रियकार्याणि, कायवाङ्-मनसा, त्यजेत् । अशूरेण, अपि, कर्त्तव्यम्, स्वस्य, असामर्थ्यभावनात् ॥ = ॥

स्वयम्-अपने आप

कायवाङ्मनसा— शरीर वाणी

और मनके द्वारा

इन्द्रियकार्यागि—इन्द्रियोंके कार्यों को

त्यजेत—त्याग करना

अश्र्रेगा, अपि-असमर्थको भी स्वस्य-अपनी

श्रसामध्यीभावनात् —अपनी असकताका विचार करके उन

कार्यों का त्य ग

कर्तव्यम्--करना चाहिये।

भावार्थः स्वयं मन, बचन और कर्मसे इन्द्रियोंके विषयों का त्याग कर देना ही उचित है। अपना असामर्थ्य विचार कर भगवानके सामर्थ्य पर विचार कर विषय भोगका सवथा परित्याग करे। इन्द्रियोंको जीतनेके लिये जिस शौर्यकी आवश्यकता है वह सबमें नहीं रहती इसलिये ऐसे लोग भगवानका सामर्थ्य लेकर अपनी इन्द्रियोंपर विजय प्राप्त कर सकते हैं।। ८।।

अशक्ये हरिरेवास्ति सर्वमाश्रयतो भवेत्।

एतत् सहनमत्रोक्तमाश्रयोऽतो निरूप्यते ॥९॥

पदच्छेदः—श्रशक्ये, हरिः, एव, अस्ति, सर्वम्, श्राश्रयतः, भवेत् । एतत्, सहनम्, अत्र, उक्तम्, आश्रयः, श्रतः निरूप्यते ॥ ६ ॥

अश्वये अशक्य अवस्थामें हरि:--भगवान् एव--ही रक्षक हैं सर्वम् सब कुछ उनकी आश्रयतः भगवानके आश्रयसे

भवेत--होता है। अत्र, एतत्--यहाँ पर यह सहनम्, उक्तम्-धैर्य कहा है **अत:**--अब यहाँसे आश्रय:--आश्रयका निरूप्यते---निरूपण करते हैं।

भावार्थः -- जिन कार्योंके करनेमें हम अशक्य अर्थात् सामर्थ्य रहित हैं उनमें श्रीहरि ही सहायक हैं। उनके आश्रयस सब कार्य सिद्ध होते हैं। इस श्रकार यहाँ पर धैर्थिक सम्बन्धमें मैंन निरूपण किया, अब आगे आश्रयके विषयका निरूपण करता हूँ ।।६ ऐहिके पारलोके च सवधा शरणं हरिः। दुःखहानौ तथा पापे भये कामाद्यपूरणे॥१०॥ भक्तद्रोहे भक्त्यभावे भक्तेश्चातिक्रमे कृते। अशक्ये वा सुशक्ये वा सर्वथा शरणं हरिः॥११॥

पदच्छेदः -- ऐहिके, पारलोके, च, सर्वत्र, शरणम्, हरिः । दुःखहानौ, तथा, पापे, भये, कामाद्यपूरणे ।। भक्त-द्रोहे, भक्त्यभावे, भूक्तैः, च, अतिक्रमे, कृते, । अशक्ये, वा, सुशक्ये, वा सर्वथा, शरणम्, हरिः ॥१०-११॥ ऐहिके, च-इस लोकमें और | पारलोके--परलोक सम्बन्धी विषयों में सर्वथा---सब प्रकारसे

हरि:---श्री प्रभुही (हमको) शरणम् -- आश्रय है। दुःखहानौ---दुःखहानिमें तथा, पापे, भये-पाप और भयमें कामाद्यपूरणे—इच्छाओंकी अपूर्णतामें। भक्तद्रोहे—ः नकद्रोहमें भक्तर्यभावे— भक्तिके अभावमें च, भक्ते:— और भक्तके द्वारा अतिक्रमे— अतिक्रमण अनादर कृते—करने पर श्रशक्ये—अशक्य अवस्थामें वा, सुशक्ये—अथवा समर्थ अवस्थामें हरि:—श्रीकृष्ण सर्वथा—सन् प्रकार

शरगाम्--आश्रय हैं।

भावार्थः—इस लोकके और परलोकके सब कार्योंमें श्रीहरि का शरण (आश्रय) है। दुखनिवृति (हानि) में; पाप, भय और इच्छाओंकी असफलतामें भक्तद्रोह अथवा भक्तिके अभावमें भक्तोंके द्वारा अतिक्रमणसे अर्थात् दुःख प्राप्त होनेमें इस प्रकारकी अन्य शाचनीय अवस्थामें भगवानका आश्रय ही •उचित है,

अन्य रात्माय अवस्थान संग्वानका आश्रय हा जायत है, अहङ्कारकृते चैव पोष्यपोषग्रारक्षणे । पोष्यातिक्रमणे चैव तथान्तेवास्यतिक्रमे ॥१२॥ अलोकिकमनःसिद्धौ सर्वार्थे श्ररणं हरिः। एवं चित्ते सदा भाव्यंवाचा चपरिकीर्तयेत् ॥१३॥

पदच्छेदः—ग्रहङ्कारकृते, च, एव, पोष्यपोषण्रस्तणे। पोष्यातिक्रमणे, च, एव, तथा, ग्रन्तेवास्यतिक्रमे। श्रलौ-किक्रमनःसिद्धौ, सर्वार्थे, शरणम्, हरिः। एवम्, चित्ते, सदा, भाव्यम्, वाचां, च, परिकीर्तयेत्।। १२–१३।। श्रहङ्कारकृते—अहंकार होनेपर च, एव—और ही

पोष्यपोषगारचाणे--पोष्यवर्गके पोषण तथा रक्षणमें पोष्यातिक्रमण-पोष्यजनीके द्वारा अनादर होने पर च, एव--और ही तथा--इसी प्रकार **अन्तेबास्यतिक्रमे**-शिष्य वर्गके द्वारा अनादर होने पर अलो किकमनः सिद्धौ -अलोकिक परिकोर्तयत् -कथन करें।

मनकी सिद्धिमें और सर्वार्थे - समस्त अर्थों में हरि:---श्रीभगवान् शरगम् — आश्रय रूप है िन, सदा-चित्त में सदैव भाव्यम्-विचार करना च, वाचा-और वाणी द्वारा

भावाथ:-- ऋहंकार हो जाय, ऋथवा पोष्य वर्गका भरण पोषण और रचण करनेके लिये, वा पोष्य वर्ग दुःख दें, वा सवक आदि दुख दें अलौकिक मनकी सिद्धिमें अर्थाव मानसी सेवा-सिद्धिमं इस प्रकार सब कामोंके लिये हारकी ही शरणमें जाना चाहिये । इस प्रकार सदैव चित्तमें विचारते रहना चाहिये और मुखसे अष्टाचर मन्त्र जपते रहना चाहिषे ॥ १२-१३ ॥

अन्यस्य भजनं तत्र स्वतो गमनमेव च। प्रार्थनाकार्यमात्रेऽपि तेतोऽन्यत्र विवर्जयेत् ॥१४॥

पदच्छेदः - अन्यस्य, भजनम्, तत्र, स्वतः, गमनम्, एव, च।प्रार्थनाकार्यमात्रे, अपि,ततः, अन्यत्र,विवर्जयेत्॥१४॥ श्चरयस्य -- श्रीभगवानके बिना | च, तत्र -- और वहाँ दुसरेका सेवन ग

प्रार्थनाकार्यं मात्रे--अ-यान्य देवताओंकी केवल प्रार्थनामें श्रपि, ततः —भी वह

अन्यत्र--भगवानके अतिरिक्त

भावार्थः—वृसरे देवतात्रोंका भजन, श्रौर स्वयं वहाँ पर जाना, श्रौर कोई भी कार्यके लिये उससे प्रार्थना करना, इन तीनों बातोंका त्याग देना चाहिये॥ १४॥

अविश्वासो न कतव्यः सर्वथा बाधकस्तु सः। ब्रह्मास्त्रचातकौ भाव्यौ प्राप्तं सेवेत निर्ममः ॥१५॥

पदच्छेदः--अविश्वासः, न, कतंच्यः, सर्वथा, वाधकःः तु, सः । ब्रह्मास्त्रचातकौ, भाव्यौ, प्राप्तम्, सेवेत, निर्ममः ॥१४॥

अविश्वास:--अविश्वास

न, कर्राव्य:--नहीं करना चाहिये सर्वथा, बाधक:--सब प्रकार बाधक है

ब्रह्मास्त्रचातकौ---ब्रह्म.स्त्र और

भावार्थः - अविश्वास नहीं करना चाहिये, क्योंकि यह निश्चय बाधक ही है, जैसे मेवनादने हनुमानजोको ब्रह्मास्त्रसे बाँधा थाः तब वे बँध गये परंन्तु रावणको उसपर अविश्वास होनेके कारण हनुमान्जीको लोहेकी मोटी जंजीरसे बाँधा तब ब्रह्मास्त्रने अपना गुण छोड़ दिया और हनुमानजीने उस मोटी जंजीरको भी तोड़ डाला। और विश्वास रखनेके कारण चातक पत्तींको, मेघ जड़ होने पर भी स्वाती नचत्रमें वर्षी करके जल देताही है। इस तरह ब्रह्मास्त्र और चातक पत्तीके दृष्टांतको स्मरण रखते हुए

जो कुछ प्राप्त हो उसे ममनारहित होकर सेवन करे ॥ १४॥ यथाकथित्र कार्याणि कुर्यादुद्धावचान्यपि । किं वा प्रोक्तेन बहुना शरणं भावयेद्धरिम् ॥१६॥

पदच्छेद :—यथाकथन्चित्, कार्याणि, कुर्यात्, उच्चा बचानि, अपि। किस्, वा, प्रोक्तेन, बहुना, शरणम्, भावयेत्, हरिस्॥ १६॥

उच्चावचानि-उत्तम और किन्छ | प्रोक्तेन—कथनसे अपि यथाकथिंचत्—मी जैसे | किस्—क्या प्रयोज तैसे | हिस्स्—श्री हरिक्

कुर्यात्—करे

वा, बहुना अथवा बहुत प्रकारसे मावयेत् - चिन्तन करें

किस्—क्या प्रयोजन है ? हरिम्—श्री हरिको शरणम्—आश्रय रूपमें भावयेत् – चिन्तन करें

भावार्थः—जैसे बने वैसे लौकिक वैदिक तथा अन्य कार्य भी करता रहे विशेष कहनेकी क्या आवश्यकता है ? हरिकी शरणमें रहे ॥ १६ ॥

एवमाश्रयणं प्रोक्तं सर्वेषां सर्वदा हितम्। कलो भक्त्यादिमार्गा हि दुःसाध्या इति मे मतिः१७

पदच्छेद: — एवम्, आश्रयणम्, प्रोक्तम्, सर्वेषाम्, सर्वेदा, हितम् । कलौ, भक्त्यादिमार्गाः, हि, दुःसाध्याः, इति, मे, मितः ॥ १७॥

**एवम्**—इस प्रकार **आश्रयणम्**—आश्रय प्रोक्तम्—निरूपण कर कहा कली—कल्लियुगमें भक्त्यादिमार्गाः—उपासनादि मर्यादा मार्ग '

इति — यह मे-मेरी ( श्रीवल्लभाचार्य ) की दुःसाध्याः-कठिन साधने योग्य हैं । मतिः-सम्मति है ।

भावार्थः-इस प्रकार सदैव सबका हित करनेवाला आश्रय का स्वरूप मैंने कहा। इन तीनों के विना कलियुगमें भक्ति आदि मार्ग सिद्ध होना बहुत कठिन है ऐसी मेरी सम्मति है।। १०॥ इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचितं विजेकधैर्याश्रयनिरूपगा

सम्पूर्णम् ॥ = ॥

## ९—श्रीकृष्णाश्रयः

सर्वमार्गेषु नष्टेषु कली च खलंधर्मिणि। पाखगडप्रचुरे लोके कृष्ण एव गतिर्मम ॥१॥

पदच्छेदः सर्वमार्गेषु, नष्टेषु, कलौ, च, खलधर्मिणि 🕨 पालएडअञ्चरे, लोके, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥ १ ॥

खलधर्मिणि — खल्धर्म प्रधान पाखण्डत्रचुरे — पाखण्डकी कलौ--विखुगमें सर्वमार्गेषु - उद्धारके सब मार्ग नष्टेष् - नष्ट होनेसे

अधिकता होनेपर

कृष्णः, एव – श्रीकृष्ण ही

च, लोके-और लोक समुदायमें मम, गतिः-मेरे लिये आश्रय हैं।

भावार्थः - दुष्ट धर्मवाले इस कलिकालमें मनीवाञ्छित फल प्राप्तिके साधन, कर्म, ज्ञान, उपासना आदि सब मार्ग लुप्त हो चुके हैं श्रौर लोक श्रत्यन्त पाखरडी हो गये हैं। इसलिये श्रीकृष्ण ही मेरे रच्चक हैं।। १॥

#### म्लेच्छाकान्तेषु देशेषु पापैकनिलयेषु च । सत्पीडाव्ययलोकेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥२॥

पदच्छेदः म्लेच्छाक्रान्तेषु, देशेषु, पापैकनिलयेषु, च। सत्पीडाव्यग्रलोकेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥२॥

देशेषु—देशके

म्लेच्छाक्रान्तेषु — म्लेच्छोंके द्वारा आकान्त होनेके कारण

च--और

पापैकनिलयेषु - केवल पापका

स्थान बन जाने पर

सरपीडाव्यग्रलोकेषु—सत्पुरुषों के पीड़ित होनेके कारण लोकसमुदायके व्यग्न होने की दशामें

कृष्णः, एव — श्रीकृष्ण ही मम, गतिः – मेरे लिये आश्रय हैं।

भावार्थं - कुरुत्तेत्र गङ्गातट त्रादि सब पवित्र देश म्लेच्छ पुरुषों से व्याप्त हो गये हैं तथा एक मात्र पापके स्थान बन गये हैं स्त्रीर सज्जनों की पीड़ाको देखकर लोग श्रधीर हो रहे हैं। इस-लिये श्रीकृष्ण ही मेरे रत्तक हैं॥ २॥

#### गङ्गादितीर्थवर्येषु दुष्टैरेवावृतेष्विह । तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥३॥

पदच्छेदः - गंगातीर्थवर्येषु, दुष्टैः, एव, आदृतेषु, इह । तिरोहिताधिदैवेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥३॥

इह—इस लोकमें गंगादितीर्थवर्येषु—गंगादि उत्तम तीर्थ दुष्टें: एवं—दुष्टोंके द्वारा ही आष्टतेषु—आवृत होनेपर तिरोहिताधिदैवेषु - इन तीयों का आधिदैविक श्वरूप सामर्थ्य तिरोहित होनेपर

कृष्णः, एव-शिक्तण ही मम, गतिः-मेरे लिये आश्रय हैं। भावार्थः — इस किन्युगमें दुष्ट पुरुषोंसे विरे हुए गङ्गादि मुख्य तीर्थों के अधिष्ठाता देवता तिरोहित हो ( छिप ) गये हैं, इस कारण ही उनसे यथार्थ फलकी प्राप्ति नहीं होती है। इसि- तिये श्रीकृष्ण ही मेरे रचक हैं।। ३॥

त्रहङ्कारविमृहेषु सत्तु पापानुवर्तिषु । लाभपूजार्थयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥४॥

पदच्छेदः - अहंकारविमृहेषु, सत्सु, पावानुवर्तिषु । लाभपूजार्थयत्नेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥४॥

सत्स — सत्पृक्षवांके

अहंकारिवसूढेषु — अहंकारसे
विसूद हो जानेपर और

पापानुवर्तिषु — पापी पुरुषांके
अनुकरण परायण हो जाने
पर एवं

लामप्रजार्थयत्नेषु —लाम तथा

प्रनाके निमित्त प्रयत्नशील
होजानेकी अवस्थामें

कुष्णः, एव—श्रीकृष्ण ही मम, गतिः-मेरे लिये आश्रय हैं।

भावार्थ:—सज्जन पुरुष भी अभिमानसे भ्रान्त हो रहे हैं, स्वार्थिसिं के लिये पापका अनुसरण तथा प्रतिष्ठाके लिये प्रयत्न कर रहे हैं इसलिये श्रीकृष्ण ही मेरे रचक है ॥ ४॥

अपरिज्ञाननष्टे षु मन्त्रेष्वव्रतयोगिषु । तिरोहितार्थदेवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥५॥

पदच्छेदः -अपरिज्ञाननष्टेषु, मन्त्रेषु, अत्रतयोगिषु, तिरोहितार्थदेवेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥४॥

मन्त्रेषु —मन्त्रीके अपरिज्ञाननष्टेषु —परिज्ञान न होनेसे नष्ट हो जानेके कारण अवृतयोगिषु —योगियोंके व्रतः हीन होनेगर

तिरोहितार्थदेवेषु मन्त्रीके अर्थ तथा देवताओं के तिरोहित हो जानेके अवसर पर

कुष्णः, एव-श्रीकृष्ण ही मम, गति:-मेरे हिये आश्रयहैं।

भावार्थः—गुरुसेवा न बननेके कारण पाठ, ऋर्थ और विनियोग आदिके अज्ञानसे वैदिक तथा अन्य मन्त्रोंका नाश हो गया है, तथा ब्रह्मचर्य आदि व्नोंसे हीन पुरुषोंके पास रहनेसे उन मन्त्रों के अर्थ और अधिष्ठाता देवता तिरोहित हो (छिप) गये हैं। इसलिये श्रीकृष्ण ही मेरे रचक हैं॥ ५॥

नानावादविनष्टेषु सर्व कर्मत्रतादिषु । पाखगडेंकप्रयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥६॥

पदच्छेदः—नानावादविनष्टेषु, सर्वकर्मवृतादिषु । पाखरडैकप्रयत्नेषु, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥६॥

सर्वकर्मवृतादिषु - सर्व कर्म एव |पाख एडे कप्रयत्नेषु के ना त्रतादि

**नानावादविनष्टेषु** — विविध विवाद के कारण नष्ट होने से और

खण्ड के निमित्त ही प्रयत्न वढ़ जाने पर

कृष्णः, एव —श्रीकृष्ण ही मम, गति:-मेरे लिये आश्रय हैं

भावार्थः—शास्त्र विरुद्ध अनेक प्रकारके विवादोंसे वेदोक्त सम्पूर्ण कर्म, त्रत आदिका नाश हो गया और लोग केवल पाखरड दिखानेके लिये ही प्रयत्न कर रहे हैं। इसिलिये श्रीकृष्ण ही मेरे रक्तक हैं।। ६।।

अजामिलादिदोषागां नाशकोऽनुभवे स्थितः। ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ७॥

पदच्छेदः—अजामिलादिदोषाणाम्, नाशवः, अनुभवे, स्थितः, ज्ञापिताखिलमाहातम्यः, कृष्णः, एव, गतिः,मम ॥७॥

अजामिलादिदोषागाम् —
अजामिलादि पापियोंके दोषींका
नाशकः— नांश करनवाले हरि
अनुभवे—अनुभवमं
रिथतः—हिथत है

ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः —

प्रगट किया है समग्र माहा-

त्म्य जिन्होंने ऐसे

कृष्णः, एव—श्रीकृष्ण ही मम, गतिः-मेरे लिये आश्रय हैं

भावार्थ- नाम प्रहण मात्रसे अजामिल आदि दुष्ट जीवोके महापापो का नाश करनेवाले आप दोषोंके नाश करनेवाले हैं, इस रूपसे भक्तोंके अनुभवमें आनेवाले और दैवी जीवोंका अपने सम्पूर्ण माहात्म्यका ज्ञान करानेवाले श्रीकृष्ण ही मेरे रक्तक हैं।।अ।

प्राक्तताः सकता देवा गणितानन्दकं बृहत्। पूर्णानन्दो हरिस्तस्मात् कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ८॥

पदच्छेद—प्राकृताः, सकलाः, देवाः, गणितानन्द-कम् , बृहत् । पूर्णानन्दः, हरिः, तस्मात्, कृष्णः, एव गतिः, मम, ॥ ८॥ सकला:-समस्त

देवाः -- देवगण

प्राकृताः—प्राकृत हैं

बहुत्—अक्षर ब्रह्म

गिर्गातानन्दकम्—गणना होसके

इस प्रकार अल्प आनन्द यक्त है।

हरिः, पूर्णानन्दः — श्रीकृष्ण पूर्ण आनन्दमय हैं।

तस्मात्--इसल्ये

कृष्सा, एव श्रीकृण ही

मम, गति:-मेरे लिये आश्रय हैं

भावार्थः — ब्रह्मा आदि सम्पूर्ण देवता भगवानकी शक्ति मायाके वशीभूत हैं और अत्तर ब्रह्मके आनन्दकी भी अविधि है। इसिलये अगणित आनन्द वाले और भक्तोंके सब दुःख दूर करनेवाले श्रीकृष्ण ही मेरे रत्तक हैं।। ८।।

विवेकधेर्यभक्त्यादिरहितस्य विशेषतः। पापासक्तस्य, दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम ॥६॥

पदच्छेदः—विवेकधैर्यभक्त्यादिरहितस्य, विशेषतः। पापासक्तस्य, दीनस्य, कृष्णः, एव, गतिः, मम ॥६॥

विवेकधैर्यभक्त्यादिरहितस्य पापासक्तस्य - पापासक्त

विवेक, धैर्य और नवधामिक दीनस्य—दीन पुरुषांको कादि से रहित कृष्णः, एव अधिकृष्ण ह

विशेषतः -- अधिकतर

पापासक्तस्य — पापमें आसक्तः दीनस्य—दीन पुरुषोंको कृष्णः, एव — श्रीकृष्ण ही मम, गति:-मेरे लिये आश्रय हैं

भावार्थः—विवेक, धैर्य, भक्ति आदि भगवानके धर्मोंसे रहित, पापोंमें आत्यन्त आसक्त तथा आत्यन्त दीन ऐसे मेरे लिये श्रीकृष्ण ही रक्तक हैं॥ १॥

सर्वसामर्थ्यसहितः सर्वत्रैवाखिलार्थकृत्। श्रणस्थसमुद्धारं कृष्णां विज्ञापयाम्यहम्।।१०॥

पदच्छेदः-सर्वसामध्यंसहितः,सर्वत्र,एव,अखिलार्थकृत। शरणस्थसमुद्धारम्, कृष्णम्, सर्वसामध्यसहित —सव कारके सामध्येमे युक्त सवेत्र, एव-सव स्थानोंमें ही अखिलार्थकृत्-सम्पूर्ण अयों को सिद्ध करनेवाले तथा

विज्ञापयामि, अहम्, ॥१०॥ स्थिति करनेवाले जीवकी अच्छी तरह से उद्धार करनेवाले

कुष्णम् —श्रीकृष्णको अहम्—में ( श्रीवल्लमाचार्यजी ) शरणस्थसमुद्धारम् — शरणमं विज्ञापयामि-निवेदन करता हूँ।

भावार्थ – हे कृष्ण ! त्राप सम्पूण शक्तियों से युक्त हैं, त्रीर सब अवस्थाओं में भक्तोंके सारे मनारथ पूर्ण करनेवाले । इत्रलिये रारणमें आये हुये भक्तका उद्घर करनेवाले प्रभो ! आपकी प्रार्थना करता हूँ ॥ १०॥

कृष्णाश्रयमिद्स्तोत्रं यः पठेत् कृष्णसिविधौ । तस्याश्रयो भवेत् कृष्ण इति श्रीवल्लभो ऽववीत् ११

पदच्छेद:—कृष्णाश्रयम्, इदम्, स्तोत्रम, यः, पठेत्, कृष्णपत्रिधौ । तस्य, आश्रयः, भवेत्, कृष्णः, इति, श्रीवल्लमः, अद्यवीत् ॥११॥

इद्भ --यह कृ प्णाश्रयम -- कृष्णाश्रयनामक स्तोत्रम् — स्तुति ग्रन्थ य -- जो को ई कृष्णसिधौ-श्रीकृणके मीपमें

पठेत -- पाछ करें। तस्य, कुष्णे-उसका श्रीकृष्णमं आश्रय — अश्रय भवेत्, इति हो इस प्रकार श्रीवल्लमः --श्रीवल्लभाचार्यजी अत्रवीत् — आज्ञा करते हैं

भावार्थः - जो भगवान् श्रीकृष्णके समीप इस कृष्णाश्रय स्तोत्रका पाठ करता है उस मनुष्यके श्रीकृष्ण स्वयं आश्रय हो जाते हैं। यह श्रीवल्लभाचार्यजी महाप्रभुने श्राज्ञा की है। भगवानके आश्रय हो जानेमें श्रीवल्लभाचार्यजीके वस्तुशक्ति ही कारण है ; क्योंकि श्रीत्राचार्यचरणोंके वचनोंसे प्रेरित होकर ही भगवान किसी साधनकी अपेदा न**्**रखकर भक्तके आश्रयरूप होते हैं।। ११।।

इति श्रीमद्रल्लभाचार्यविरचितं श्रीकृष्णाश्रयस्तीत्रं सम्पूर्णम् ॥ १ ॥

## १०-चतुःश्लोकी

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः। स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः क्वापि कदाचन ॥१॥

<mark>पदच्छेदः सर्वदाः सर्वभावेनः भजनीयः</mark> त्रजाघिपः । स्वस्यः अयम् एव, धर्मः, हि, न, अन्यः, क्व, अपि, कदाचन ॥१॥

सर्वदा—सदैव

सर्वभावेन - सर्व भाव द्वाराः

वजाधिपः–- ब्रजके अधिपति श्रीकृष्ण

भजनीय:--भजन करने योग्य है स्वस्यः अयम्--अपना यही

भावार्थ:—सदैव सर्वभावसे श्रीव्रजाधिप श्रीकृष्ण भजने योग्य हैं। अपना (जीवात्माका) यही धर्म है। किसी देशमें

एव, हि—निश्चय ही

धर्मः-धर्म है

क्वापि-कहीं पर भी

कद्रिन-कमी मी

अन्यः - दूसरा धर्म नहीं है।

श्रीर किसी कालमें श्रीकृष्णकी भक्तिके अतिरिक्त दूसरा कोई धर्म नहीं है।। १॥

एवं सदा स्म कर्तव्यं स्वयमेव करिष्यति । प्रमुः सर्वसमर्थो हि ततो निश्चिन्ततां वजेत् ॥२॥

पदच्छेदः ... एवम् , सदाः स्म कर्त्तब्यम्, स्वयम्, एवः करिष्यति । प्रश्नः, सर्वसमर्थः, हिः ततः, निश्चिन्तताम् वजेत् ॥२॥

कत्त व्यम् - करना चाहिये और स्वयमेव-भगवान् आप ही ततः-इसिलये भक्तके कार्यको करिष्यति—करेंगे। हि, प्रभु:--निश्चय प्रभु

एवम् सदा-इस प्रकार सदैव सर्वसमर्थः -सच कुछ करने हो समर्थ है निश्चिन्तताम्-निश्चन्त मावको व्रजेत् -- प्राप्त हो।

भावार्थः-इस प्रकार सदैव सेवारूप स्वधर्मका पालन करना चाहिये श्रौर प्रभु स्वयं श्रपना कर्तव्य पूर्ण करेंगे। श्रीप्रभु सब कुछ करनेको समर्थ हैं यह सम सकर भक्त निश्चिन्त रहें, मूनमें 'स्म' शब्द सिद्धार्थंक है। । २।।

यदि श्रीगोकुलाधीशो धृतः सर्वातमना हृदि। ततः किमपरं ब्रह्हि लोकिकेवें दिकेरिप ॥३॥

पद्च्छेदः यदि श्रीगोकुलाधीशः धृतः, सर्वात्मनाः हृदि। ततः, किम् अपरम्, ब्र हि, लौकिकैः, वैदिकैः, अपि॥३॥

यदि —यदि
श्रीगोकुलाधीशः —श्रीगोकुलके
अधीश्वर श्रोकृष्णहो
सर्वारमना —सब प्रकारसे
हिदि — हृदयमें
धृतः — धारण किया

ततः—पश्चात्
लौकिकै:—लौकिक कमों से और
वैदिकै:—वैदिक कमों से
किम्—क्या प्रयोजन है, हे
मन वह
ब्रहि—कहे

भावार्थः — यदि श्रीगोकुलके अधिपति श्रीकृष्णको सम्पूर्ण रूपमें सब प्रकारसे अपने हृदयमें धारण कर लिया है तो फिर लौकिक और वैदिक फलोंसे क्या प्रयोजन है ? हे मन ! वह तुम मुक्ते कहो ॥ ३॥

अतः सर्वात्मना शश्वद् गोकुलेश्वरपादयोः। स्मरगं भजनं चापिन त्याज्यमिति मे मतिः॥४॥

. पदच्छेदः—अतः सर्वात्मना शश्वत् गोक्कलेश्वरपादयोः। स्मरणम् भजनम्, चः अपिः न, त्याज्यम् इति, मेः मतिः॥४॥

अतः—अतएव सर्वात्मना—सम्म प्रकार से शश्वत् — निरन्तर गोकुलेश्वरपाद्योः—श्री गोकु-लेशके चरण कमलका स्मरणम्, च—स्मरण और भावार्थः—श्चतएव सब भजनम्, अपि—सेवा भी
त्याज्यम्—त्याग करने योग्य
न, इति—नहीं है इस प्रकार
मे, मिति:—मेरी 'श्रीमद्बल्लभाचार्यकी ) सम्मिति है।
प्रकारसे सदैव श्रीगोकुलेशके

चरणकमलका स्मरण श्रौर भजन त्याग करने योग्य नहीं है इस प्रकारकी मेरी सम्मति है। । ।।

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचिता चतुःश्लोकी सम्पूर्णा ॥१०॥

## ११ — भक्तिवर्धिनी

यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात् तथोपायो निरूप्यते । बीजभावे दृढे तु स्यात् त्यागाच्छ्रवगाकीर्तनात् ॥१॥

पदच्छेदः यथा भक्तिः प्रवृद्धाः स्यात् तथा उपायः, निरूप्यते । बीजभावे दृद्धे तु स्यात् त्यागात् श्रवण-कीर्तनात् ॥१॥

यथा, भक्तिः— जिस प्रकार भक्ति प्रत्नुद्धाः स्यात्—वृद्धिको प्राप्त हो तथा— उस प्रकार उपायः— उपाय

बीजभावे—बीज भावके दृहं, तुं, स्यात्—दृहं होने पर . ता वह होती है एवं

त्यागात्—त्यागसे तथा श्रवणकीर्तनात्—श्रवणकीर्तनसे भी होतो है

भावार्थः—जिस प्रकार भक्तिकी वृद्धि हो उस प्रकारका उपाय निरूपण किया जाता है, बीजभावके दृढ़ होने पर ही भक्तिकी वृद्धि होती है, साथ ही त्यागपूर्वक श्रीभगवानकी कथाओं के श्रवण तथा कीर्तनसे भक्तिकी वृद्धि होती है।। १।।

बीजदार्ढ्य प्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अव्यादृतो भजेत् कृष्णं पूज्या श्रवणादिभिः ३ पदन्छेदः—बीजदादर्घ प्रकारः तु, गृहे स्थित्वा, स्वधर्मतः अव्यावृतः, भजेत्. कृष्णम्, पूजया, श्रवणादिभिः ॥ २ ॥

वीजदादच प्रकारः, तु—्बीज भावकी हड्ताका प्रकार तो यह है कि

गृहे, स्थित्वा—घरमं रहकर स्वधर्मतः—स्वधर्मसे अन्यावृतः-न्यावृत्तिरहित होकर पूजयाः श्रवणादिभिः—

स्वरूप सेवा सथा श्रव-णादि द्वारा

कृष्णां भजेत्-श्रीकृष्णको भजे

भावार्थ:—बीजकी टहताका प्रकार इस रीतिसे है, स्वधर्म पालन पूर्वक घरमें रहकर सब व्यवसाय मात्रका त्याग कर भगवत् सेवा श्रवस्मादि द्वारा श्रीकृष्मका भजन करे॥ २॥

व्यावृत्तोपि हरी चितं श्रवणादी यतेत् सदा। ततः प्रेम तथासक्तिव्यसनं च यदा भवेत्।।३॥

पदच्छेदः - व्याष्टतः, अपि, हरी, चित्तम् श्रवणादौ, यतेत्, सदा । ततः, प्रेमः तथाः आसक्तिः, व्यसनम् चः यदा, भवेत् ॥३॥

उयाष्ट्रतः, अपि—ज्यावृत्ति करनेमें भी हरौ – श्रीहरिमें चिरां —चित्त रखें और सदा —सदैव अवसादौ — श्रवणादिमें यतेत्—यत्नशील रहें
ततः, प्रम—उससे प्रम
तथा—उसी प्रकार
आसक्तिः—आसक्ति
च, यदा—और जब
व्यसनं,मवेत्—व्यसनहोता है

भावार्थः —यदि गृहस्थाश्रमके श्रङ्गमें व्यवसाय करना पड़ेतो उसे करते हुए भगवानमें चित्त रखें तथा सदैव श्रवणादि भक्तिमें श्रयत्रशील बना रहे। जिससे प्रभुमें प्रेम, श्रासक्ति श्रीर व्यसन होगे।। ३॥

बीजं तदुच्यते शास्त्रो हढं यन्नापि नश्यति । स्नेहादु रागविनाशः स्यादासक्त्या स्यादु गृहारुचिः ४

पदच्छेदः भीजम् तत् उच्यते शास्त्रे हृम् यत् न, अपि नश्यति । स्नेहात् रागविनाशः, स्यात् आसक्त्या, स्यात् गृहारुचिः ॥४॥

शास्त्रे, तत्—शास्त्रमें वह
हद्ग् बीजम्—हद् बीज
उच्यते कहा है
यच्च अपि—जो भी
न, नश्यति—नहीं नष्ट होता

स्नेहात्—स्नेहमे
रागः, विनाशः-रागका विनाश
आसक्त्या — आसक्तिमे
गृहारुचिः — घरमेंसे अरुचि
स्यात् —होती है

भावार्थ:—शास्त्रमें उस बीजको दृढ़ कहते हैं जो किसी कारणसे नष्ट नहीं होता है। प्रभुमें स्नेह करनेसे सांसारिक रागोंको निवृत्ति होती है तथा प्रभुमें आसक्ति होने पर घरसे अरुचि हो जाती है।। ४।।

ग्रहस्थानां बाधकत्वमानात्मत्वं च भासते । यदा स्याद् व्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात् तदेव हि ५ पदच्छेदः गृहस्थानाम् बाधकत्वम् अनात्मत्वम् , च भासते । यदा, स्यात्, व्यसनम्, कृष्णे, कृतार्थः, स्यात् । तदा एव, हि ॥५॥

गृहस्थानां --घरमें रहने वालोंमें बाधकत्वम्, च-नाधकता और अनारमत्वम् —अनारमता भासते - प्रतीत होती है यदा-जब कृष्णे—श्रीकृष्णमें

व्यसनम्—व्यसन स्यात्—होता है तब हि—निश्चय तदा, एव-उसी समय भीव कताथः - कृतार्थ स्यात् — होता है

भावार्थः-इस अवस्थामें घरमें रहनेवालोंकी बाधकताः तथा अनात्मता विदित होती है, जिस समय श्रीकृष्णमें व्यसन हो जाता है, उसी समय वह जीव इतार्थ हो जाता है।। ४।। तादृशस्यापि सततं गृहस्थानं विनाशकम्। त्यागं कृत्वा यतेयस्तु तदर्थार्थैकमानसः ॥६॥ लभते सुदृढ़ां भक्ति सर्वतोप्यधिकां पराम्।

<mark>पदच्छेदः-तादृशस्य, अपि, सततम<sub>्</sub> गृहस्थानम्, विना</mark>-<mark>शकम् । त्यागम् कृत्वा यतेत्र यः तु. तदर्थार्थेकमानसः ॥</mark> लभते , सुदृहाम्, भक्तिम् , सर्वतः अपि अधिकाम् पराम् ६ तादशस्य अपि—ऐसे मक्तको भी या, तु-जो कोई भक्त सततम् — सदैव गृहस्थानम् — वरमें रहना

विनाशकम्-भक्तिका विनाशक है

तद्रथार्थैंकमानसः—केवल श्री-भगवानकी प्राप्तिके निमित्त जिनका मन लगा हुआ है त्यागम् कृत्वा—त्याग् करके

यतेत्—भगवानकी प्राप्तिके

छिये प्रयत्न करता है

सर्वतः, अपि—सबसे
अधिकाम्—अधिक

**. दढ़ाम्**—अत्यंत इढ़ **पराम्**—परम भक्तिम्—भक्तिको **लभते** —प्राप्त करता है

भावथं:—ऐसे व्यसनावस्थावाले भक्तको घरमें सदैव रहना बाधक है। अतएव जो भक्त घरको त्यागकर केवल भगवत् प्राप्ति निमित्त एकाप्रचित्त होकर प्रयक्षशील रहता है वह भक्त सबसे अधिक और हड़ भक्तिको प्राप्त होता है॥ ६ ॥

त्यागे बाधकम्यस्त्वं दुःसंसर्गात् तथाञ्चतः ॥७॥ अतः स्थेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः। अदूरे विप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति ॥८॥

पदच्छेद:—त्यागे, बाधकभूयस्त्वम् दुःसंसर्गात्, तथा, अञ्चतः । अतः स्थेयम् हिरस्थाने, तदीयैः सह तत्परैः । अद्रे, विषक्षे, वा, यथा, चित्तम् न, दुष्यति ॥८॥

त्यागे—त्यागमें दुःसंसर्गात्—दुःसंगसे तथा—उसी प्रकार अन्नतः—अञ्चदोषसे

वाधकभूयस्त्वम् अधिक वाधकता होती है अतः—अतएव तदीयैः सह भगवदीयांके संगमें हरिस्थाने —भगवद् स्थलोंमें तत्परेः—भगवत्पर.यण होकर यथा—जिस प्रकार चित्तम्—चित्त न, दुष्यति — दूषित न हो उस प्रकार अदूरे — समीप में वा, विप्रकरें — अथवा दूरमें स्थेयम् — रहना

भावार्थः — अब घरके त्याग करने पर भी अनेक प्रकारकी बाधकता है; क्योंकि अन्यत्र भी दुःसंग और अन्नदोष भक्ति में प्रतिबन्धक होते हैं। अतएव भगवदीयजनोंके साथ भगवत् परायण होकर श्रीभगवत् स्थानमें निवास करना चाहिये। भगवन्मन्दिरके तथा भगवदियोंके समीपमें अथवा दूरमें इस प्रकार रहना जिस प्रकार चित्त दूषित न हो।। ८।।

सेवायां वा कथायां वा यस्यासिकहिं हा भवेत्। यावजीवं तस्य नाशों न क्वापीति मतिर्मम ॥ ॥

पदच्छेदः—सेवायाम्, वाः, कथायाम्, वाः, यस्यः, आसक्तिः दृढाः, भवेत् । यावज्जीवम्, तस्यः, नाशः, नः, क्वः अपि. इति मतिः ममः । ६॥

आप, इति मातः मम । ६॥
यावज्जीवम्—जीवन-पर्यन्त
सेवायाम्, वा—सेवामे अथवा
कथायाम्—कथामें
यस्य—जिसकी
दहासक्तिः - दृढ आसक्ति
मत्रेत्— होती है

तस्य—उस भक्तका

वन, अपि—कहीं पर भी

नाशः, न—नाश नहीं होता है

इति—इस प्रकार

मम, मितः--मेरी सम्मित है

भावार्थ:-भगवत् सेवामे अथवा भगवत कथामे जिनकी जीवन पर्यन्त द्वासिक रहती है उनका कहीं पर भी नाश नहीं होता इस प्रकार मेरी सम्मति है ॥ ६॥

### बाधसम्भावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते । हरिस्तु सर्वतो रचां करिष्यति न संश्यः ॥१०॥

पदच्छेदः बाधसम्भावनायाम् तु. न, एकान्ते, वासः इष्यते । हरिः, तु, सर्वतः रत्ताम्, करिष्यतिः न, संशयः ॥१०॥

बाधसम्भावनायाम् मक्तिमं हिर, तुः भगवान् तो अंड्रेंचन होने की संभावना सर्वतः—सब ओर से होने पर

तु, वासः—तो एकान्तमे निवास करिष्यति—करेंने न, इष्यते - इन्छित नहीं है न, संशयः - इसमें सन्देह नहीं

रचाम् - रक्षा

भावार्थः - प्रभुकी भक्ति करनेमें यदि किसी प्रकारकी बाधा होनेकी सम्भावना हो तो भक्तिके लिये एकान्त वास श्रेष्ट नहीं है, हरि तो भक्तिकी सब प्रकारसे रचा करेंगे। इसमें कुछ संशय नहीं है ॥ १०॥

इत्येवं भगवच्छास्त्रं गूढतत्त्वं निरूपितम्। य एतत् समधीयीत तस्यापि स्याद् हढा रतिः ११

पदच्छेदः इति, एवम्, भगवच्छास्त्रम्, गूढतत्वम्, निरूपितम् । यः एतत्, समधीयीत, तस्य, अपि, स्यात्, हढा, रतिः।

इति, एवम्—इस प्रकार
गृहतत्वम् — जिसका गुप्त रहस्य है
भगवच्छास्त्रम् — भगवद् शास्त्र
मया — मैंने (श्रीवल्लभा वार्यजीने)
निरूपितम् निरूपण किया
यः—जो कोई जिज्ञास

एतत् —इस ग्रन्थको
समधीयीत—अच्छी तरह पहे
तस्य, अपि—उसकी भी
भगवानमें
हडा, रितः हड़ प्रीति
स्यात्—होती है

भावार्थः — इस प्रकार जिसका रहस्य गुप्त है ऐसा भगवत् शास्त्र मैंने निरूपण किया। जो भक्त इसका अच्छी तरहसे अध्ययन करेंगे। उनकी भी प्रभुमें दृद भक्ति होगी।। ११।। इति श्रीमद्वस्त्रभाचार्यविरचिता भक्तिवर्धिनी संस्पूर्णा।।११॥

### १२—जलभेदः

नमस्कृत्य हरि वच्ये तद्दगुणानां विभेदकान्। भावान् विंशतिधा भिन्नान् सत्रसन्देहवारकान्॥१॥

पदच्छेदः नमस्कृत्य, हरिम्, वश्ये, तद्गुणानाम्, विभेदकान् । भावान्, विंशतिधा, भिचान्, सर्वसन्देहवार-कान् ॥१॥

हरिम् श्रीकृष्णको
नमस्कृत्य—नमन करके
तद्गुणानाम् वक्ताओंके गुणोंके
विभेदकान्—भेद बतानेवाले
सर्वसन्देहवारकान्—समस्त

सन्देहींको दूर करनेवाले
विश्वतिधा—बीस प्रकार के
भिन्नान्, भावान्—भेदवाले
भावोंको
वक्ष्ये—कहता हूँ

भावार्थः—श्रीहरिको नमन करके वक्तात्रोंके गुएका भेद बतानेवाले समस्त सन्देहोंको दूर करनेवाले बीस प्रकारके भावोंको कहता हूँ॥१॥

गुणभेदास्तु तावन्तो यावन्तो हि जले मताः। गायकाः कूपसङ्काशा गन्धर्वो इति विश्रुताः॥२॥

पदच्छेदः —गुणमेदाः, तु, तावन्तः, यावन्तः, हि, जले, मताः। गायकाः, कूपसङ्काशाः, अन्धर्वाः, इति, विश्रुताः ॥२॥

-यावन्तः—जितने

जले — जलके गुणों में भेद हैं

तावन्तः — उतने

गुणभेदाः-चक्ताके गुणभेद हैं

गायकाः—गाने वाले

गन्धर्याः—गन्धर्व न मसे

इति, विश्रुताः—प्रसिद्ध है वे

कूपसङ्काशाः — कूपके जलके

समान होते हैं।

भावार्थः - जितने प्रकारके जलके गुणोंमें भेद हैं उतने वक्ताओंमें भी भेद है गानेवाले गन्धर्व नामसे प्रक्षिद्ध हैं। वे कूप जलके समान होते हैं।। २॥

कूपभेदास्तु यावन्तस्तावन्तस्तेऽपि सम्मताः। कुल्याः पौराणिकाः प्रोक्ताः पारम्पर्ययुता भुवि ॥३॥

पदच्छेदः कूपभेदाः, तु, यावन्तः, ते, अपि, सम्म-ताः । कुल्याः, पौराणिकाः त्रोक्ताः, पारम्पर्ययुताः, भ्रवि ॥३॥

यावन्तः—जितने कूपभेदाः — कूर भेद हैं तावन्तः—उतने ते, अपि—वे (वक्ता) भी सम्मताः—माने गये हैं भुवि—भूमण्डल में पारम्पर्ययुताः—परम्मरावाले पौराणिकाः—पौराणिक

कुल्याः – नहर के जल के सहश होते हैं।

भावार्थः—जितने क्रूपके भेद हैं उतने वक्तात्रोंके भी माने गये हैं इस भूमण्डलमें परमण्यावाले पौराणिक नहरके जलके सहश हैं। । रें।

च्चेत्रप्रविष्टास्ते चापि संसारोत्पत्तिहेतवः।

वेश्यादिसहिता मत्ता गायका गर्तसंज्ञिताः ॥ ४॥

पदन्छंदः—चेत्रप्रविष्टाः, ते, च, अपि, संसारोत्पत्ति-हृतवः । वेश्यादिसहिता , मत्ताः, गायकाः, गर्तसंज्ञिताः॥४॥

वेश्यादिसहिताः — वेश्य दि के सम रहनेवाले

मत्ताः—उत्मद गायकाः—गान करनेवाले गर्तसंज्ञिताः—गड्डेके पानीके समान हैं। चेत्रप्रविष्ठाः—क्षेत्रमें प्रविष्ठ हुए जलके समान

ते, अपि —वे भी

संसारोत्पत्तिहेतवः - संसारकी उत्पत्तिके हेतु हैं।

भावार्थः—जो वक्ता अपने कुदुम्बके भरण पोषणके निमित्त कथादि कहते हैं वे खेतमें प्रविष्ट जलके समान हैं। और जो गायक वेश्यादिके सङ्ग रहकर उन्मत होकर गान करते हैं, वे गड़ के जलके समान हैं॥ ४॥

जलार्थमेव गर्तास्तु नीचा गानोपजीविनः। हृदास्तु परिडताः प्रोक्ता भगवच्छास्त्रतत्पराः॥५॥ पदच्छेदः—जलार्थम्, एव, यर्ताः, तु, नीचाः, मानोपजीविनः । हृदाः, तु, पिएउताः, प्रोक्ता, भगवच्छा-स्त्रतत्पराः ॥५॥

गानोपजीविनः—गानके द्वारा भगवन्छास्त्रतत्पराः— भगवत उपजीविका करनेवाले नीचाः—नीच (वक्ता) जलार्थम् — गन्दाजल भरनेके

लिये बने हुए

एव, गताः—ही खड्डे हैं

शास्त्रमें तत्तर

परिडताः, तु – पण्डित तो

भावार्थ:—जो गायक अपनी आजीविकाके निमित्त गान करते हैं वे गड्ड के गन्दे जलके समान हैं, भगवत् शास्त्रमें तत्पर विद्वजन तो निर्मन सरोवरके सदृश कहे गये हैं।। पू ॥

सन्देहवारकास्तत्र सूदा गम्भीरमानसाः। सरःकमलसम्पूर्णाः प्रेमयुक्तास्तथा बुधाः ॥६॥

पद्च्छेदः सन्देहवारकाः, तत्र, खदाः, गम्भीर-मानसाः । सरः कमलसम्पूर्णा, प्रेमयुक्ताः, तथा, बुधाः।६।

तत्र—उनमें गम्भीरमानसाः-गम्भीर मन

सन्देहवारकाः-सन्देह करनेवाला

तथा, प्रेमयुक्ताः—ऐसे प्रेमी बुधाः—पण्डित

क्मलसम्पूर्णाः—कमलसे पूर्ण सरः—सरोवरकं समान हैं।

भावार्थः — जो वक्ता गम्भीर मन वाले हैं तथा अपने श्रोताश्रोंके सब प्रकारके सन्देहोंको निवारण करने वाले हैं।

ऐसे प्रेमयुक्त पिखतजन कमलोंसे सुशोभित सरोवरके समान हैं ॥ ६ ॥

अल्पश्रुताः प्रेमयुक्ता वेशन्ताः परिकीर्तिताः। कर्मशुद्धाः पल्वलानि तथाल्पश्रुतभक्तयः ॥७॥

पदच्छेदः अल्पश्रुताः प्रेमयुक्ताः, वेशन्ताः, परिकी-र्तिताः । कर्मशुद्धाः, पल्वलानि तथाः अल्पश्रुतमक्तयः ॥०॥

प्रेमयुक्ताः—येमी, किन्तु

परिकीर्तिता:-कहे गये है।

कमंशुद्धाः-कर्मसे शुद्ध अल्पश्रुताः—अल्प्यास्त्र के जाता तथा, अल्पश्रुतमक्तयः—तथा वेशान्ताः—छोटे तालाब के सहश पल्यलानि छोटे जङ्गली खड्दे

के समान कहे गये हैं।

भावार्थः-भगवत प्रेममे निमम्, स्वस्प शास्त्रके ज्ञानवाले वक्तात्रोंको छोटे तालावके जलके सदश कहा है। श्रीर जिनके कर्म शुद्ध हैं तथा अल्प ज्ञान और अल्प भक्ति वाले हैं उनको जङ्गली छोटे गड्डे के जलके समान कहा है।। ७॥

यागध्यानादिसंयुक्ता गुणा वर्ष्याः प्रकीर्तिताः। तपोज्ञानादिभावेन स्वेदजास्तु प्रकीर्तिताः ॥=॥

पदच्छेदः—योगध्यानादिसंयुक्ताः, गुणाः वर्ष्याः, प्रकीर्तिता । तपोज्ञानादिभावेन स्वेद्बाः, तुः प्रकीर्तिताः ॥८।।

योगध्यानादिसंयुक्ताः-योग

एवं ध्यानादि सम्पन्नके

गुणाः—भाव

विष्याः-बरसातके जल समान है

ज्ञान आदि भावके द्वारा वक्ता जलके समान तु, स्त्रेदजा:—तो पसीमाके प्रकीति ताः—कहे गये हैं

भावार्थ:—योग ध्यान।दि सम्पन्न भगवद्गुण गानेमें तत्पर रहने वाले वर्षा ऋतुके जलके समान हैं। श्रीर जो तप तथा ज्ञान श्रादि से रहित हैं वे प्राणी शरीरके पसीनेके तुल्य कह गये हैं॥ = ॥

अलोकिकेन ज्ञानेन ये तु प्रोक्ता हरेर्गुणाः। कदाचित्काः शब्दगम्याः पतच्छब्दाः प्रकीर्तिताः ६

पदच्छेदः अलोकिकेन ज्ञानेन, ये तु, प्रोक्ताः हरेः, गुणाः । कदाचित्काः शब्दगम्याः, पतत् , शब्दाः प्रक्षीर्तिताः ॥६॥

ये—जो क्षेत्र अलौकिकेन—अलौकिक वेदके ज्ञानेन—ज्ञानके द्व रा

हरें:, गुणा: -श्रीहर्मकें: गुण

कदाचित्काः — किसी २ समय
शब्द गम्याः — शब्द के द्वारा
जानने योग्य
पतच्छद्धाः — गिरते द्वुए पर्वतीय
प्रपातके शब्दकी तरह

भावार्थः — जो अनौकिक ज्ञानस किसी किसी समय शब्दके द्वारा जानने योग्य श्रीहरिका गुरागान करते हैं वे पर्वतसे गिरनेवाले प्रताप (निर्फर) के जलके समान कहे गये हैं॥ १॥

देवायुपासनोद्दभूताः पृष्वा भूमेरिवोद्धताः । साधनादिप्रकारेण नवधा भक्तिमार्गतः ॥१०॥ प्रेममूर्त्या स्फुरद्धर्माः स्यन्दमानाः प्रकीर्तिताः । पदच्छेदः - देवायुपासनोद्भूताः, पृष्वाः, भूमे, इव,

उद्गताः । साधनादिप्रकारेणः नवधाभक्तिमार्गतः । प्रेम-मृत्याः स्फुरद्धर्माः स्यन्दमानाः प्रकीर्तिताः ॥ १० हे ॥

देवाद्युपासनोद्भूता:-देवादिकी

उपासनासे उत्पन्न होनेवासा भाव

भूमें-- पृथ्वी से

उद्गतां--उत्पन्न होनेवाले

पृष्वा'—स्वल्पजलके

इय-सद्दश होते हैं।

साधनादिप्रकारेण — साधना-

दिकी रीतिसे

नवधा—नव प्रकारक है

भक्तिमार्गतः—भक्तिमार्गसे

प्रेममूर्त्या-प्रेम से परिपूर्ण

स्फुरद्धर्माः—भगवानका समरण रूप धर्म जिनका प्रकट होता है

**स्यन्द्भानाः**—झरने के तुल्य

प्रकीर्तिताः—कहे गये हैं

भावार्थ:—देवतात्रोंकी उपासना करनेवाले वक्ताग्ण पृथ्वी से उत्पन्न होनेवाले स्वल्प जलके समान कहे गये हैं । प्रेमपूर्वक नवधा भक्ति मार्गके द्वारा भगवानका समरण रूप धर्म जिनका परम साधन है। ऐसे वक्तात्रोंको पर्वतसे निकले हुए निर्मरके परम पवित्र निर्मल जलके समान कहा है।। १० ।।

यादशास्तादशाः प्रोक्ता वृद्धिचयविवर्जिताः ॥११॥

स्थावरास्ते समाख्याता मर्यादैकप्रतिष्ठिताः।

पद्च्छेद —यादशाः, तादशाः प्रोक्ताः युद्धत्रयविद-र्जिताः, । स्थावराः, ते, समाख्याताः, मर्यादैकप्रतिष्ठिताः ११३ यादशाः—जैसे प्रथम कहे हैं
तादशाः—वैसे ही साधननिष्ट
मृद्धिच्चयविवर्जिताः—वृद्धिक्षय से
रहित

प्रोक्ता:- कहे गये हैं।

मर्यादे कप्रतष्ठिता:—केवल मर्याद भावमें प्रतिष्ठित

ते, स्थायरा:—वे स्थावर जला-शयके सहरा

समाख्याताः - कहे हुए है

भावार्थः — जिस प्रकार पहिले कहे गये हैं उसी प्रकार नवधा भक्तिक अनुसार साधनयुक्त वृद्धि और चयसे रहिल अर्थात् सांसारिक सुखु, दुःख हीन और मर्यादा मागेमें परिनिष्ठित वक्ता महाशयों को स्थावर जनाशयके सहश कहा है ॥११॥।

अनेकजन्मसंसिद्धा जन्मप्रभृति सर्वदा ॥१२॥ सङ्गादिगुगादोषाभ्यां वृद्धिच्चययुता भुवि । निरन्तरोद्गमयुता नगस्ते परिकीर्तिताः ॥१३॥

पदच्छेदः अनेकजनमसंसिद्धाः जनमप्रभृति सर्वदा । संगादिगुणादोषास्याम् वृद्धिच्चययुताः भ्रुवि । निरन्तरो-दुगमयुताः, नद्यः, ते, परिकीर्तिताः ॥ १३ ॥

अनेकजन्मसंसिद्धाः—अनेक जन्मोंके द्वारा संतिद्ध अतएव जन्मप्रभृति—जन्मसे लेकर सर्वदा—सदैव भ्रवि—पृथ्वीमें संगादिगुणदोषाभ्याम्— संगादिके गुण और दांशोंसे

ष्ट्रदिच्ययुताः — इद्धि और क्षयको प्राप्त होते हुए

ते, निरन्तरोद्गमयुताः — वे निरन्तर जन्म छेनेवाछे

नद्य:--नदीके सहश

परिकीर्विता:--कहे गये हैं।

भावार्थ--जो अनेक जन्मोंसे सिद्धिके लिये प्रयक्षशील हैं परन्तु जन्मान्तरों में दुःसंग और सुसंगके गुणदोषोंसे ईश्वरमें उनका प्रेम कभी कम और कभी अधिक हो जाता है वे निरन्तर प्रवाहवान्वी नदीके जलके समान हैं। ।। १३।।

एताहराः स्वतन्त्राश्चेत् सिन्धवः परिकीर्तिताः। पूर्णा भगवदीया ये शेषव्यासान्निमारुताः॥१४॥

पदच्छेदः —एतादृशाः, स्वतन्त्राः, चेत्, सिन्धवः, परि-कीर्तिताः । पूर्णाः, भगवदीयाः, ये, श्रेषच्यासान्त्रिमास्तः ।१४।

एतादशाः — उपरोक्त १७ वें वक्ताओं के सहश

स्वतन्त्री:-स्वतन्त्र

चेत्—होय अर्थात् मनकी सर्व उपाधि मुक्त हो हो

सिन्धवः—सिन्धुमें मिलनेवाली नदीके समान परिकीर्तिताः— कहे गये हैं
ये, पूर्णाः—जो पूर्ण
भगवदीयाः—भगवदीय
शेषव्यासानिमारुता —शेष.

व्यास अग्नि (भीमहाप्रसुनी) हनुमानजी

भावार्थः — उपरोक्त १७वें वक्ताश्रोंके सदश स्वतन्त्र हो तो श्र्यात् मनकी सब उपाधिसे. मुक्त हों तो वे सागरमें मिलते बाली बड़ी नदीके तुल्य हैं। जैसे कि पूर्ण भगवदीय शेष, व्यास, श्रिप्र, श्रीवज्ञभावार्यजी, हनुमान इत्यादि हैं।। १४॥ जड़नारदमेत्राधास्ते समुद्राः प्रकीतिताः। लोकवेदगुर्णैर्मिश्रभावेनैके हरेगुंगान्।।१५॥

वर्णयन्ति समुद्रास्ते चाराद्याः षट् प्रकीर्तिताः।

पदच्छेदः — जड़नारद मैत्राद्याः, तेः समुद्राः, प्रकीर्तिताः । होकदेदगुणैः, मिश्रभावेनः एके, हरेः गुणान् । वर्णियन्ति, समुद्राः, तेः चाराद्याः, षट् प्रकीर्तिताः ॥ १५५॥

जड़नारदमेत्राद्याः— जड़ भरत, नारट, मैत्रेय आदि भगवदीय ते, समुद्राः—वे समुद्रके समान प्रकीतिताः—कहेगये हैं और कोई जोकवेदगुणे — लोकिक और वैदिक गुणोंसे मिश्रभावेन—मिश्र भावके द्वःग हरे:, गुणान्—हिरके गुणेको वर्णयन्ति—वर्णन करते हैं ते, त्ताराद्याः—वे क्षार आदि षट्, समुद्राः—छ:समुद्रोंके तुल्य प्रकीर्तिताः कहे गथे हैं

भावार्थः—इसी प्रकार जड़भरत, नारद, मैत्रेय आदि महानुभावोंको समुद्रके जलके समान कहा है। और जो वक्ता
बौकिक और वैदिक गुणोंसे मिश्रित श्रीहरिके गुणानुवादको
गाते हैं वे ज्ञारादि छः समुद्रोंके समान कहे गये हैं ॥ १४ई॥
गुणातीतत्त्या शुद्धान् सिद्धानन्दरूपिणः ॥ १६॥
सर्वानेय गुणान् विष्णोर्वर्णयन्ति विचच्ह्याः ।
तेऽमृतोदाः समाख्यातास्तद्वाक्पानं सुदुर्लभम् १७

पदः छेद: —गुणातीततया, शुद्धान्, सिच्चिदानन्दरूपिणः, सर्वान्, एवः गुणान्, विष्णोः, बर्णयन्ति, विचचणाः । ते, अमृतोदाः, समाख्याताः, तद्वाक्पानम्, सुदुर्लभम् ॥ १७॥ गुणातीततया—भगवानके गुण प्रकृतिके गुणांसे परे होनेके करण युद्धान्—गुद्ध एवं सञ्चिदानन्दरूपिणः— सञ्चि-दानन्द स्त्ररूप हैं विचत्रणाः—बुद्धिमान् भक्तगण विष्णोः—श्रीविष्णुके सर्वान्, गुणान्-सम्पूर्ण गुणांक वर्णयन्ति—वर्णन करते हैं
ते, अमृतोदाः—वे अमृत देनेव ले समुद्रके सहश
समाख्याताः —कहे गये हैं
तद्वाक्यानाम्—उनके वचनामृतका पान (श्रवण)
सुदुर्लभम्—अत्यन्त दुर्लभ

भावार्थः —जो वक्ता गुणातीत, शुद्ध और सचिदानन्द रूप विष्णुभगवानके समस्त गुणोंका हा वर्णन करते हैं, वे अमृत सिन्धुके समान कहे गये हैं उनके वचनामृतका पान परम दुर्लभ है ॥१औ

ताहशानां क्वचित् वाक्यं दूतानामिव वर्णितम्। अज्ञामिलाकर्णनवद् बिन्दुपानं प्रकोर्तितम् ॥१८॥

पदच्छेदः—तादृशानाम्, ववचित्, वाक्पम्, दूतानाम्, इव, वर्णितम् । अजामिलाकर्णनवत्, विन्दुपानम्, प्रकी-र्तितम् ॥१८॥

तादशानाम् —ऐसे भगवदीयों हे वाक्यम् – वचनामृत क्वित्—कहीं द्तानाम् इय-विष्णुगर्षदीके समान वर्णितम् —वर्णित हैं आजामिलाकर्णनवत् अजामिल के श्रवण करमे के सहश बिन्दुपानम् — श्रवणामृतके

विन्दुपानके सद्दश कीर्तितम् – कहा है

भावार्थः — इस प्रकारके भगवदीयों के वचनामृतका पान कहीं २ पर भगवत् पाषदों के समान हैं। जिस प्रकार झजा-मिलके सनान उनके बाक्यों को विन्दुपानके समान सुस्कर कहा गया है ॥ १ =॥

राग।ज्ञानादिभावानां सर्वथा नाशनं यदा । तदा लेहनमित्युक्तं स्वानन्दोद्गमकारणम्॥१९६॥

पदच्छेदः-रामाज्ञानादिभावानाम्, सर्वथा, नाशनन्। यदा । तदा लेहनम्, इति, उक्तम्, स्वानन्दोद्गमकारणम् १६

यदा—जन
रागाज्ञानादिभावानाम्—
राग अज्ञानादि भावींका
सर्वथा—अञ्जी रीतिसे
नाशनम्—नाद्य ही
तदा—तव

स्वानन्दोद्गमकारणम् — अपने आनन्दकी उत्तरिका कारण रूप कीर्तन

इति—यह लेइनम्—स्याद प्राप्ति उक्तम् —कहा है।

भावाथः — जब कि सांसारिक राग और अज्ञानादि पू्णरूप-से नष्ट हो जाते हैं। उस समयका भगवद्गुण गान अपने धानन्दको उत्पत्तिका कारण हो जाता है। तब वह लेहन जलके सदृश कहा जाता है। ऐसे वक्ता अपने आप सदैव गुणगानमें तत्पर रहते हैं।। १६॥

### उद्दधृतोदकवत् सर्वे पतितोदकवत् तथा । उक्तातिरिक्तवाक्यानि फलं चापि तथा ततः ॥२०॥

पदच्छेदः—उद्भृतोदकवत्, सर्वे, पतितोदकवत्, तथाः उक्तातिरिक्तवाक्यानि, फलम्, च, अपि, तथा, ततः ॥२०॥

उक्तातिरिक्तवाक्यानि --कहे हुए वक्ताओंसे मिश्र बचन-वाले वक्ता

सर्वे--अन्य सब वक्ता उद्धृतोदभवत्--कपर निकले

हुए जलके सरहा

तथा तथा पतितोदकवत् पृथ्वीमें गिरे ् जलके सदृश रैंः

ततः फलम् उनका फल अपि—भी

तथा--वैसा ही होता है

भावार्थ:—ऊपर जितने प्रकारके वक्तात्रों के भेद कहे गये हैं इनके अतिरक्त दूसरे प्रकारके जो वक्ता है जिनका उन्लेख इस प्रवास नहीं किया गया है वे सब अपने उपयोग कर लेनेके पश्चात् जो निरर्थक जल है उसके समान उन्हें निरर्थक ही जानना। सारांश यह है कि ऐसे निरर्थक वक्तात्रोंको तथा उनके श्रीतात्रोंको किसी प्रकारका लाभ नहीं हो सकता॥ २०॥

इति जीवेन्द्रियगता नानाभावं गता भुवि । रूपतः फलतश्चे व गुणा विष्णोर्निरूपिताः॥२१॥

पदच्छेदः—इति, जीवेन्द्रियगताः, नानाभावम्, गताः, भ्रुति । रूपतः, फलतः, च, एव, गुणाः, विष्णोः निरूपिताः २१

इतिः रूपतः -- इस प्रकार रूपसे फलतः, भ्रुवि--फल्ले पृथ्वीपर

नानाभावम् -- पृथक् २ भावको गताः -- प्राप्त हुए जीवेन्द्रिगताः — जीव और विभ्णोः, गुणाः — विष्णुके गुण इन्द्रियोंमें रहते हुए निरूपिताः - निर्णय किये हैं

भावार्थः—इस प्रकार जीवोंकी इन्द्रियोंमें विद्यमान विद्यार भगवानके गुर्णोका अनेक जलके भेदोंके दृष्टान्त देकर उनके रूप तथा फल सहीत मैंने ( श्रीबल्लभाचार्य ने ) निरूपरण किया है॥ २१॥

॥ इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचितो जलभेदः सम्पूर्णः ॥१२॥

## १३--पश्चपद्यानि

श्रीकृष्ण्रसविचित्तमानसाऽरतिवर्जिताः । श्रनिवृता लोकवेदे ते मुख्याः श्रवणोत्सुकाः ॥१॥

पदन्छेदः - श्रीकृष्णस्यविद्वितमानसाः, अरतिवर्जिताः, अनिष्ट्वतः, लोक्कवेदे ते, मुख्याः, श्रवणोत्सुकाः ॥ १ ॥

श्रोकृष्ण्रसविचिप्तमानसा--

श्रीकृष्णके भजनानन्द रूपी रसमें जिनका मन विक्षिप्त है स्रोकवेदे - लोक और वेदमें अनियु ताः - थानन्द रहित

श्रवणोत्सुकाः — भगवत्त्रया

सुननेमें उत्साह वाले

अरतिवर्जिता:--अरति अप्रेम उससे जो रहित अर्थात् प्रीतियुक्त है।

ते, मुख्याः—वे मुख्य उत्तम श्रोता है।

भावार्य: — जिन्होंने प्रेमयुक्त होकर भगवान् श्रीकृष्णके भजनानन्दक्रपी रसमें अपना मन विचिन्न किया है तथा श्रवणमें प्रीतिवाले हैं तथा लोक और वेदके सुखमें जिन्होंने श्रानन्द

नहीं माना है तथा भगवत्कथा सुननेमें उत्साह वाले हैं वे उत्तम श्रोता है ॥१॥

विक्किन्नमनसो ये तु भगवत्स्मृतिविह्वलाः।

अर्थेकिनिष्ठास्ते चापि मध्यमाः श्रवणोत्सुकाः ॥२॥

पदन्छेदः विक्लिन्नमनसः, ये, तु, भगवत्समृति-विह्वलाः। अर्थैकनिष्टाः, ते, च, अपि, मध्यमाः, श्रवणी-

त्सुकाः ॥२॥

विक्लिन्नमनसः — विशेषकर जिनका मन गाद्र है

भगवत्समृतिविह्वलाः — जिम अर्थेकिनिष्ठाः — अर्थमें समय भगवत् स्मृति हो उस समय जिनका मन विध्वल हो जाता है ऐसे

श्रवणोत्सुकाः — भगवानके मध्यमाः —मध्यम श्रोता है

गणश्रवणमें उत्साहवाले च, ये-जीर जो

मुख्य

निष्ठावाले हैं

ते, अपि—वे भी

भावार्थः — इस प्रकार विशेष रूपसे भगवत् स्मरण्मे जिनका मन आद्रं तथा विह्नल हो जाता है, ऐसे भगवानके गुणश्रवणमें उत्साहवाले श्रौर जो श्रथं श्रर्थात् श्रथीदेमें मुख्य निष्ठा रखते हैं, वे मध्यम श्रोता कहलाते हैं।।२॥

निःसन्दिग्धं कृष्णतत्त्वं सर्वभावेन ये विदुः। ते त्वादेशात् तु विकला निरोधाद्वा न चान्यथा।।३।।

<mark>पदच्छेदः—निःसंदिग्धम्⁄ कृष्णतत्त्वम्, सर्वभावेन</mark>, ये, विदु: । ते, तु, आवेशात् , तु, विकलाः, निरोधात्, वा, न, च, अन्यथा ॥ ३ ॥

ये, — जो श्रोता
निःसन्दिग्धम् — सन्देहरहितः
कृष्णतत्त्वम् — श्रीकृष्ण नत्त्वको
सर्वभावेन — सर्व भाव द्वारा
विदुः, ते — जानते हैं वे

आवेश।त्— ( श्रवणके अवसर पर ) आवे वा, निरोधात्,—अथवा निरोधसे विकलाः—विकल हो जाते हैं न, च, अन्यथा—अन्य रीतिसे नहीं।

भावार्थ:—जो भक्तगण सन्देहरहित होकर सर्वभाव द्वारा भगवान् श्रीकृष्णके तत्वको भली भाँति जानते हैं, वे त्रावेश द्वारा त्रथवा निरोधसे विकल हो जाते हैं किसी प्रकारकी व्याजरीतिसे नहीं होते, वे पूर्ण भक्त होते हैं। । ३।।

पूर्णभावेन पूर्णार्थाः कदाचित्र तु सर्वदा । अन्यासक्तास्तु ये केचिद्धमाः परिकीर्तिताः ॥४॥

पदच्छेदः पूर्णभावेन पूर्णार्थाः, कदाचित्, न, तु, सर्वदा। अन्यासक्ताः, तु, ये, केचित्, अधमाः परिकीर्तिता।।।।।

कदाचित्—िक्सी समय
पूर्णभावेन—पूर्णभावके द्वारा
पूर्णार्थाः —पूर्ण अर्थवाले हैं
तु, सर्वदा—िकन्तु सदैव

न, ये, केचित्—नहीं जो कोई अन्यासक्ताः—अन्य (लौकिक-वैदिक) में आसक्तिवाले ते, अधमाः—वे अधम श्रोता परिकीर्तिताः—कहे मये हैं

भावार्थः — कभी पूर्ण रीतिसे सफल मनोस्थ भी हो जाता हैं। परन्तु वह भाव उनका सदा स्थायी नहीं रहता और लोकिक तथा वैदिक , अन्य काय्योंमें भी कुछ आसक्त रहते हैं वे अधम श्रोता कहे गये हैं॥ १॥

# अनन्यमनसो मर्त्या उत्तमाः श्रवणादिषु । देशकालद्रव्यकतु मन्त्रकर्मप्रकारतः ॥५॥

पदच्छेदः अनन्यमनसः, मर्त्याः, उत्तमाः, श्रवणा-दिष् । देशकालद्रव्यकर्तमन्त्रकर्म प्रकारतः ॥ ४ ॥

दे शकालद्रव्यकर्ममन्त्रकर्मप्र- अनन्यमनसः-अनन्य मनवाले कारतः—देश, काल, द्रव्य, मर्त्याः—मनुष्य कर्ता, मन्त्र और कर्मके अवणादिषु—अवणादिमें उत्तमाः—उचम ह प्रकारसे

भावार्थः-देश, काल, द्रव्य, कर्ना, मन्त्र और कर्मको जानकर उसके अनुसार जो यहादि कार्घ्य करते हैं उनकी अपेचा श्रमन्य मनसे अवणादि नवधा भक्तित्राले श्रोता उत्तम कहे गये हैं ॥ ४॥

> ।। इति श्रीमद्रल्लभाचार्यविर्चितानि पञ्चपद्यानि सम्पूर्णानि ॥१३॥

# १४—संन्यासनिर्णयः

पश्चात्तापनिवृत्त्यथं परित्यागो विचार्यते । स मार्गद्वितये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विशेषतः ॥१॥

पदच्छेदः-पश्चात्तापनिष्टत्यर्थम्, परित्यागः, विचार्यते । सः मार्गद्वितीये, प्रोक्तः, भक्तौ, ज्ञाने, विशेषतः ॥१॥

पश्चात्तापनिष्टत्यर्थम् —पश्चा-च पका निवृत्तिके लिये। परित्यागः —परित्याग अथवा मंन्यास विचार्यते –विचार किया जाता है

स:—वह (संन्यास)
विशेषतः—विशेषरूपसे
भक्ती, ज्ञाने—भक्ति और ज्ञानमें
मार्गद्वितीये—इन दोनी मार्गीमें
प्रोक्तः—कहा है।

भावार्थः पश्चात्तापकी निवृत्तिक तिये परित्यागके विषयमें विचार करत हैं। सन्यास ग्रहणके दो मार्ग हैं। एक नो भक्तिमार्गीय सन्यास और दूसरा ज्ञानमार्गीय सन्यास बताया है ॥ १॥ कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां कालेकालतः । अत आदो भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाद् विचारणा ॥ २॥

पदच्छेद:—कर्ममार्गे, न, कर्त्व्यः, सुतराम्, कलिकालतः । अतः आदो, भक्तिमार्गे, कर्तव्यत्वात् विचारणा ॥२॥

सुतराम — विशेषरूपसे
क्रिकालतः — कल्यिमके कारण
कर्ममार्गे — कर्ममार्गमें (संन्यास)
कर्तव्यः, न — करनेयांग्य नहीं हैं
अतः — इसलिये

आदौ-प्रथम
भक्तिमार्गे-भक्तिमार्गमें
कर्तव्यत्वात्-करने योग्य हानेके
कारण (संन्यास ) का
विचारणा-विचार करते हैं।

भावार्थ—इस समय कराल कलिकाल है, इसलिये कर्म-मागंकी प्रणालीके अनुसार त्याग अर्थात् संन्यास नहीं करना चाहिये। भक्तिमार्गके अनुसार संन्यास प्रहण् करना हमारा परम कर्तव्य है, इसलिये प्रथम इस भक्तिमार्गीय सन्यास पर विचार करते हैं॥॥

### श्रवणादिप्रसिद्ध्यर्थं कर्तव्यश्चे त् स नेष्यते। सहायसंगसाध्यत्वात् साधनानां च रचणात्।।३।। श्रीभमानान्नियोगाच तद्धमेंश्च विरोधतः।

पदच्छेदः - श्रागादिप्रसिद्ध्यर्थम्, वर्तव्यः, चेत्, सः, न, इष्यते । सहायसंगताध्यत्यात्, साधनानाम्, च, रज्ञ-गात्ं, अभिमानात्, नियोगात्, चतद्धमैः, च, विरोधतः ३

अवणादिप्रसिद्धचर्थम् — श्रवणादिकी विशेष सुविधाके लिये कर्तव्यः — संन्यास करने योग्य है।

कतं व्यः — संन्यास करने योग्य है। चेत् — यदि ऐसा कहा जाय तो न, इष्यते – बहभी उचित नहीं है। सहायसंगसाध्वत्वात् — सहा-यता और संगके सिद्ध होनेसे और साधनानाम् —साधनोके
रचरात् —रक्षासे
अभिमानात् —अभिमान हानेसे
नियोगात् —श्रवणादि निरन्तरमें
भेदसे
तद्भाः — उनके धमों से

च-और विरोधतः-विरोध होनेसे

भावार्थः — श्रवणादि नवधा भक्तिमें प्रवृत्त होनेके लिये स्थाग ( सन्यास ) करना सर्वथा उचित नहीं है, क्योंकि नवधा भक्तिके साधनोंकी रहा करनेके लिये दूसरे मनुष्योंकी सहायता की परमावश्यकता रहती है। श्रीर सन्यास श्रवस्थामें श्रिमान श्रीर सन्यासीके धर्म भक्तिमार्गके विरुद्ध होते हैं।।३६॥

गृहादेर्बाधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥४॥ अयेपि तादशैरेव संगो भवति नान्यथा ।

# स्वयं च विषयाक्रान्तः पाखग्डी स्यात् तु कालतः प्र

पदच्छेदः गृहादेः, बाधकत्वेन, साधनार्थम्, तथा, यदि । अग्रे, अपि, तादृशैः, एवं, संगः, भवति, न, अन्यथा । स्वयम्, च, विषयाकान्तः, पाखग्डी, स्यात् ।

यदि—जो
गृहादेः—घर आदिकी
बाधकत्वेन—बाधकता होनेसे
साधनार्थम् —साधन है
अग्रे, अपि—आगे भी
ताहशैः एवं — उनके समान ही
संगः—समागम
भवति—होता है

न, अन्यथा — दूसरे प्रकारसे नहीं होता च, स्वयम् — और अपने आप विषयाक्रान्तः — विषयासक्त पाखराडी, तु — पाखण्डी, फिर कालतः — काल बलसे स्यात् — होता है।

भावार्थः -- नवधा भक्तिके साधन करनेमें गृहको बाधकता समभकर यदि त्याग (संन्यास ) श्रहण किया जाय तो श्रागे भी इसी प्रकारके मनुष्योंका समागम होगा । कोई श्रच्छे महात्मा नहीं मिलेंगे, क्योंकि कराल कलिकाल है श्रतः यदि इन पाखण्डियोंके साथ रहना पड़े तो स्वयं भी विषयाकान्त हो सकते हैं ॥ ४॥

विषयाकान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः। अतोऽत्र साधने भक्ती नैव त्यागः सुखावहः॥६॥ पदच्छेदः—विषयाकान्तदेहानाम्, न, आवेशः, सर्वदा, हरे: । अतः, अत्र, साधने भक्तौ न, एव त्यागः, सुखावहः ॥६॥

#### वषयाक्रान्तदेहानाम —

जिनका देह विषयासक्त है उनको हरे: —श्रीहरिका आवेश: — आवेश सर्वदा, न— सर्वदा नहीं होता अत:, अत्र—इसिंखे यहाँपर

भक्तौ—मिक्तमर्गमें भी
साधने — साधनावस्थामें
त्यागः — संन्यास
सुखावहः, न — सुखप्रद नही

सुखावहः, न—मुखप्रद नह

भावार्थः - जिनके हृदयों में विषयवासनायें अपना स्थान बनाये हैं। उनके हृदयमें प्रभुका आवेश कभी नहीं हो सकता। इसिनवें भिक्तमार्यका साधन करनेके लिये तो इस समय त्याग (सन्यास) श्रहण करना सुखप्रद नहीं हो सकता है।। ६॥

विरहानुभवार्थं तु परित्यागः प्रशस्यते। स्वीयबन्धनिवृत्त्यर्थं वेषः सोऽत्र न चान्यथा।।।।।

पदच्छेदः—विरहानुभवार्थम् तु, परित्यागः, प्रशस्यते। स्वीयवन्धनिष्टृत्यर्थम् वेषः, सः अत्रः नः चः अन्यथा ॥७॥

विरहातुभवार्थम् — भगवान् के विरहके निमित्त तु, परित्यागः — तो संन्यास

तु, पारस्यानः—का सम्बारम्य हैं प्रशस्यते —प्रशंसम् योग्य हैं प्रशस्यते —प्रशंसम् योग्य हैं प्रशस्य स्वीयवन्धनिष्ठत्यथमः व्यक्ते

स्त्री पुत्रादिके होनेवाले बन्धनकी निवृत्ति करने के लिये वेष:—संन्यासका त्रिदण्ड, कौपीन धारणादि भेक-

सः, अत्र —वह इस भक्ति मार्गमें

अन्यथा, च, न अन्य किसी

श्रर्थात् संन्यास प्रहण करना उचित कहा है यह भक्तिमार्गीय संन्यास अपने कुटुम्बके मनुष्योंका मोहरूपी बन्धन तोड़ने श्रर्थात् उनके सम्बन्धसे होनेवाली विविध उपाधियोंसे बचनेके लिये भेष बदल दिया जाता है और कुछ भी कारण नहीं है।।।।। कौएडन्यो गोपिकाः प्रोक्ता गुरवः साधनं च तत्। भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ 🗆 🛚 ।

पर्च्छेदः कौएडन्यः, गोविकाः, प्रोक्ताः, गुरवः, साधनम् च तत्। भावः, भावनया, सिद्धः, साधनम् न, अन्यत्, इष्यते ॥८॥

कौिएडन्य:-कौडिन्य ऋषि और तत् भावनया-उनकी भावना गोपिकाः-गोपीजनको गुरव: - (भिक्तमार्ग) में गुह प्रोक्ता:-- कहा है साधनस च - साधन और

सिद्धभाव:--सिद्धभाव है अन्यत् साधनम्-दूसरा साधन न, इष्यते -नहीं इष्ट है।

भावार्थः - इस मार्गमें कौरिडन्य ऋवि और गोपिकाएँ गुरु हैं श्रीर उन्होंने जो साधन किया वहीं साधन श्रेष्ठ है। भाव भावनाके द्वारा सिद्ध होता है। इसके अतिरिक्त दूसरा कोई साधन परमं तम नहीं हैं ॥८॥

विकलत्वं तथा स्वास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य बाधकाः ॥६॥ पदच्छेदः विकलत्वम् तथा स्वास्थ्यम् प्रकृतिः प्राकृतम् न हि । ज्ञानम् गुराः च तस्य एवः वते-मानस्य, बाधकाः ॥६॥

विकलत्वम \_ विकलता तथा -और अस्वास्थ्यम — अस्वस्थता प्रकृति —स्वभाव प्राकृतम्, न-प्राकृत नहीं हि, तस्यः एव — और उनका ही वर्तमानस्य — विद्यमानका ज्ञानम् च, गुणाः-ज्ञान और गुण:

बाधकाः-- अधक होते हैं-

भावार्थः इस मार्गमे विकनता अस्वस्थता तथा स्वभाव ब्राकृत मनुष्योंके तुल्य नहीं रहता है। इस प्रकारकी अवस्थामें रहनवाल भक्तजनोंके लिये ज्ञान और लौकिक गुण बाधक होते हैं ॥६॥

सत्यलोके स्थितिर्ज्ञानात् संन्यासेन विशेषितात्। भावना साधनं यत्र फल चापि तथा भवेत् ॥१०॥

पदच्छेदः सत्यलोके, स्थितिः, ज्ञानात्, संन्यासेन विशेषितात् । भावनासाधनम् यत्र, फलम् च, अषि,

तथा, भवेत्, ॥१०॥ संत्यासेन्-संन्यासके द्वारा विशेषतात्—विशेष होनेसे ज्ञानात् ज्ञानसे सत्यलोके—सत्यलोकमें

यत्र, भावना - जहाँ भावना साधनम्—माधन फ्लम् - फल च, अपि-भौर भी स्थित:—स्थित ( होती है )। तथा, भवेत्—ऐसे ही हो

भावार्थः — ज्ञान मार्गके अनुसार सन्यास लेनेसे उसका विशेष करके सत्यलोककी प्राप्ति होती है। परनेतु यहाँ तो भक्ति ही साधन है। तब उसका फल भी साज्ञात् प्रभु दर्शन प्राप्ति है।।१०॥

ताहशाः सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येव न संशयः। बहिश्चेत् प्रकटः स्वातमा वहिवत् प्रविशेद् यदि ११ तदैव सकलो बन्धो नाशमेति न चान्यथा।

पदच्छेदः तादृशाः, सत्यलोकादौ, तिष्ठन्ति, एव नः संशयः । बहिः चेतः प्रकटः, स्वातमाः विद्नवत्, प्रविशेत्, यदि । तदाः एवः सकलः, बन्धः नाशम् एतिः नः च, अन्यथा ।।११३।।

तादशाः—ऐसे प्रवल ज्ञानवाले सत्यलोकादौ —सत्यलोकादिमें तिष्ठन्ति—रहते हैं एव —निश्चय ही न, संशायः —संशय नहीं है वहिः, चेत्—बाहर यदि प्रकटः—प्रकट वहिनवत् अग्निके तुल्य यदिः प्रविशेत् — जो प्रवेश करे तदाः एवः — तत्र ही सकलः — समस्तः बन्धः — बन्धन नाशमः एति — नष्ट होजाते हैं च — और अन्यथा, न अन्यथा नहीं

भावार्थ:-- ज्ञानमार्गके अनुसार संन्यास लेनेवाले तो निःसन्देह सत्यलोक आदिमें ही पहुँचते हैं। परन्तु भक्तिमार्ग में तो अपना ही आतमा बाहरसे प्रकट होकर अग्निके समान जब हृद्यमें प्रवेश करता है तब समस्त सांसारिक बन्धन टूट जाते हैं, इसमें कुछ सन्देह नहीं है।।११३॥

गुगास्तु सङ्गराहित्याज्ञीवनार्थः भवन्ति हि ॥१२॥ भगवान् फलरूपत्वानात्र बाधक इष्यते । स्वास्थ्यवावयं न कर्तव्यं दयालुर्न विरुध्यते ।१३॥

पदच्छेदः गुणाः तु संगराहित्यातः जीवनार्थम् भवन्तिः हि । भगवानः फलरूपत्वातः ने अत्रः बाघकः, इष्यते । स्वास्थ्यवाक्यम् नः कर्तव्यम्, दयालुः नः विरुध्यते ॥१३॥

गुणाः तु — भगवद्गुण तो
संगराहित्यात् — भगवत् संग न
हानके कारण
जीवनार्थम् — जीवनकी रक्षाके
निमित्त
हि, भवन्ति — निश्चय ही होते हैं
भगवान् — श्रीभगवान्
फलरूपत्वात् — फलरूप होनेके
कारण

अत्र, बाधक: —यहाँ विष्नकर्ता न, इंप्यते — नहीं हो सकते स्वास्थ्यवाक्यम् — स्वस्थता हों इस प्रकारके वाक्य न, कर्तव्यम् — नहीं करना चाहिये द्यालुः, न — दयालु नहीं विरुध्यते — विरुद्ध होते हैं।

भावार्थ — लौकिक आसिक रहितोंको भगवत् गुरागान ही जीवन है। इस भक्तिमार्गमें तो भगवान ही स्वयं फल रूप हैं इस प्रकार यह बाधकता कुछ नहीं है। स्वस्थता

का अचन अगवानके लिये कतंत्र्य नहीं हैं, क्यों कि भगवान् सदा दयालु हैं वे श्रपनी दयालुनाके विरुद्ध कोई कार्य नहीं करते हैं ॥१३॥

दुर्लभोऽयं परित्यागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा। ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविधोऽपि विचारितः ।१ ४।

पदच्छेदः - दुर्लभः, अयम् परित्याग , प्रेम्णाः सिध्यति म, अन्यथा । ज्ञानमार्गे तुः संन्यासः द्वित्रिधः, अपि, त्रिचारितः ॥१४॥

अथम , परित्यागः — यह प्रमणा — प्रेमके द्वारा परित्याम

दुर्लम:- दुर्लभ है किन्तु संन्यास:-संन्यास

सिध्यति --सिद्ध होता है अन्यथाः न-अन्यथा नहीं। ज्ञानमार्ग, तु-ज्ञानमार्गमें तो द्विविध , अपि-दो प्रकारका भी विचारित: - कहा गया है।

भावार्थ: - यह परित्यांग (सन्यास) दुर्लभ है वह प्रेमके द्वारा सिंद होता है अन्य साधनोंसे नहीं । ज्ञानमागमें सन्यास दो प्रकारका कहा गया है।। १४॥

ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मश्तेः परम्। ज्ञानं च साधनापेचं यज्ञादिश्रवणान् मतम्।।१४।।

पदच्छेद: ज्ञानार्थम्, उत्तारांगम्, च, जन्मशतः, परम् । ज्ञानम्, च, साधनापेचम्, यज्ञादि-अवगात् मतम् ॥१५॥

इानार्थम् — ज्ञानपाप्तिके लिये
उत्तरांगम् — अन्तिम अङ्ग है
च - और
परम सिद्धिः — किन्तु सिद्धि
जन्मश्रतेः — ज्ञातशः जन्मीके

ज्ञानम् च ज्ञान और
साधनापेत्तम् —साधनकी अपेक्षा रखनेवाला
यज्ञादि अवणात् — यज्ञादि करने
को कास्त्रोंमें
मतम् --माना हुआ है।

भावार्थः—ज्ञान प्राप्तिके लिये (विविद्धा सन्याम) श्रीर उत्तराङ्ग (विकृत संन्थास ) श्रनेक जन्मोंके पश्चात् सिद्धि देने वाला है। यज्ञादिक करनेका कथन शास्त्रमें होतसे झानका साधनकी श्रपेता स्पष्ट है॥ १४॥

अतः कतो सः संन्यासः पश्चातापाय नान्यथा। पाखाराडत्वं भवेचापि तस्माज्ज्ञाने न संन्यसेत् १६ सुनरां कजिदोषागां प्रबलत्वादितिस्थितिः।

पदच्छेदः अतः, कली सः, संन्यासः पश्चातापायः न अन्यथा । पाखिएडत्वम् भवेतः च, अपि तस्मात्, ज्ञाने, न, च, संन्यसेत् । सुतराम् कलिद्रोषाणाम्, प्रवत्त-त्वात्, इति, स्थितिः ॥१६३॥

अत —इस लिये
कली —कलियुगमें
सः संन्यासः—वह संन्यास
पश्चापाय-पश्चातापके लिये है
अन्यथा—अन्य प्रकारका भी

अर्थात् — विविदिषां न याय नहीं है च, अपि— और भी पाखिएडल्वम्— पाखिण्डता भवेत्—हाती है तस्मात्—अतएव ज्ञाने—ज्ञान मार्गमें न, संन्यसेत्—संन्यासं ग्रहण न करे करिद्दोषाणाम् -कल्कि दोषोंको प्रबंहतत्रात्—प्रवहता होनेके कारण सुतराम् — विशेष करके इति—ऐसा ही स्थिति:—निर्णय है

भावार्थः अतिएव ज्ञानमार्गीय सन्यास किल्युगर्मे पश्च-तापके निमित्त ही है। श्रम्य प्रकारसे फलप्रद नहीं है। फिर इस प्रकारके सन्याससे पाखण्डिता हो जाती है इसिल्ये ज्ञान मार्गमें सन्याक लेना किसी प्रकार उचित नहीं है। किल्युगके दोषों की विशेष प्रकलताके कारण इस प्रकार पूर्वोक्त व्यवस्था प्रदर्शित की गई है।। १६ ई 1।

भक्तिमार्गेऽपि चेद् दोषस्तदा किं कार्यमुच्यते १७ अत्रारम्भे न नाशः स्याद् दृष्टान्तस्याप्य भावतः । स्वास्थ्यहेतोःपरित्यागाद् बाधःकेनास्य सम्भवेत् १८

पदच्छेदः भक्तिमार्गे, अपि, चेत्, दोषः, तदा, किम्, कार्यम्, उच्यते । अत्र, आरम्भे, न, नाशः, स्यात्, दृष्टान्त-स्य अपि, अभावतः । स्वास्थ्यहेतोः, परित्यागात्, बाधः, केन, अस्य, सम्भवेत् ॥१८॥

भक्तिमार्गेऽपि—भक्तिमार्गमें भी चेत्, दोषः, तदा-यदि दोष तब किम्, कार्यम् —क्या करना उत्त्यते—कहते हैं अत्र—यहाँ प्र आरम्भे — आरम्भमें नाशः,न, स्यात् – नाश नहीं होता दृष्टान्तस्य, अपि — दृष्टान्तका भी

अभावतः-अभाव होनेके कारण स्वास्थ्यहेतो:—स्वास्थ्यके का- "

रणका

परित्यागात्-परित्यागके निमित्तं सम्भवेत्-सम्भावना है

केन - किसके द्वारा

अस्य -- इसका

बाध: - बाध कता

भावार्थः यहाँ भक्तिमार्गमें अर्रमें करते ही नारा नहीं होता है क्योंकि भक्तिमार्गर्मे किये हुये कर्मके नाश होनेके उदाहरण नहीं प्राप्त होते हैं किर लौकिक स्वास्थ्यके कारणोंका परित्याग कहा है जिससे उनको बाधा अर्थात अङ्चन कौन करे संकता है।। १=।।

हरिरत्र न शक्तोति कर्तुं बार्धा कुतोऽपरें। अन्यथा मातरो बालान् न स्तन्यैः पुषुषुः ववित् १६

पदच्छेद: हरिः, अत्र, न, शक्नोति, कर्तु म, बाधाम, कृतः, अपरे । अन्यथा, मातरः, बालान्, नं स्तन्यैः, पुपुषुः क्वचित् ॥१६॥

अत्र—इस विष्यमें हरि:-श्रीहरिभी बाधाम्-बाधा (अङ्चन) कतु म - करनेक लिये न, शक्नोति-शक्तिमान नहींहोता क्तः - किस प्रकार अपरे - अन्य

अन्यथा - यदि ऐसा न हो मातरः--माताएँ वालान् — बालकोंको क्वित्-कोई भी स्थलमें स्तन्यैः —स्तनके दूधते न, पुपुषु:-न पोषण करें

भावाय: - यहाँ पर तो स्वयं श्राहरि भी बाधा नहीं कर सकते हैं तब और दूसरेकी सामध्येही क्या है जोक बाधा कर सके। यदि ऐसा न हा तो फिर माताएँ अपने प्रिय बालकोंकी कभी अपने स्तन दुरभपानके द्वारा पोष्या न करें। १६॥

ज्ञाननामिष वाक्यन न भक्तं मोहियण्यति । ज्ञातमप्रदः प्रियश्चापि किमर्थं मोहियण्यति २०

पदच्छेद = ज्ञानिनाम्, अपि, वाक्येन, न, भक्तम्, मोहयिष्यति । ज्ञातमप्रदः, प्रियः, च अपि, कि.म., अर्थम्, मोहयिष्यति ॥२०॥

शानिनाम् - ज्ञानियोंका वाक्येन, अपि - वाक्यते भी भक्तम् - भक्तका व, भाहियिष्यति - मोह न कर सकैंगे

आतमप्रदः, च — आतमाका दाक करने वाले और प्रियः, अपि — प्रिय भी हैं ि स्थास ् — किस प्रकार माहायण्यति — मोहित करेंगे

भावार्थः — इतियोंके उपदेश वाक्योंसे प्रभु अपने अक्तको मोहमें नहीं डालते हैं क्योंकि वे हमको अपना स्वरूप दान करने बाल आर प्रिय हैं वे भक्तको किसलिये माहित करेंगे॥ २०॥

तस्मादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम्। अन्यथा अंश्यते स्वार्थोदिति मे निश्चता मतिः २१

पदच्छेदः तस्मात्, उक्तप्रकारेण, परित्यागः, विधी-

यताम् । अन्यत्र, भूरयते, स्वार्थात्, इति, मे, निश्चिता, मतिः ॥२१॥

तस्मात्—इसल्बि उक्तप्रकारेण—ऊपर कहे हुए प्रकारसे

परित्यागः — संन्यास विधीयताम् — करना चाहिये

अन्यथा — अन्यथा

स्वार्थात्—पुरुषार्थते

भू श्यते—नष्ट होता है।

इति, मे—इस प्रकार मेसी

मति:—सम्मति

निश्चिता—निश्चय है

भावार्थः—श्रतएव उपरोक्त प्रकारसे संन्याशको व्यवस्था कही है इसके विना श्रन्य प्रकारसे यदि कोई संन्यास ग्रहण करेगा तो वह श्रपने पुरुषाथसे भ्रष्ट होगा, यह मेरी निश्चित सम्मति है।२१।

इति कृष्णप्रसादेन वहाभेन विनिश्चितम्। संन्यासवरगां भक्तोवन्यथा पतितो भवेत् ॥२२॥

पदच्छेदः इति, कृष्णप्रसादेन, वन्त्रभेन, विनिश्चितम्। संन्यासवरणम्, भक्तौ, अन्यथा, पतितः, भवेत् ॥२२॥

इति-इस प्रक.र

कृष्णप्रसादेन—श्रीकृष्णके अनुग्रहसे

वल्लभेन श्रीभगवानके प्रियने (श्रीवल्लभाचार्यजीने)

भक्तौ-भक्तिमार्गमें

संन्यासवरणम्—संन्यासको

अङ्गी हार

विनिश्चितम — निश्चित किया है अन्यथा — किना आज्ञाके संत्यास

ग्रहण करने पर

पतित:-पतित.

भवेतु-होता है

भावार्थः - इस प्रकार श्रीकृष्णकी कृषासे श्रीमद्वलभाचार्य जी श्रीमहाप्रभुजीने श्रच्छी प्रकारसे विचार पूर्वक निश्चय किया हुआ भक्तोंके लिये संन्यासग्रहणका निरूपण किया है। यदि कोई इसके विपरित करेगा तो उसका पतन ही होगा॥ २२॥ ॥ इति श्रीमद्वलभाचायेविरचितः सन्यास निर्णयः सम्पूर्णः ॥१४॥

## १५-निरोधलक्षणम्

यच दुखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले। गोपिकानां तु यदुदुःखं तदुदुःखं स्थान्ममक्वचित्। १

पदच्छेद: यत, च, दुःखम्, मशोदायाः, नन्दादी-नाद्ध, च, गोकुले । गोपिकानाम्, तु, यत्, दुःखम्, तत्, दुःखम्, मम, क्वचित् ॥१॥

गोवुले—गोकुलमें
यशोदायाः-यशोदाका आदिको
च, यत्—और जो
दु:स्वम्, च—दु:स्व और
गोपिकानाम्—गोपियोंको

च-और
नन्दादीनाम्-श्रीनन्दरायजीको
मत्, दुःखम्-जो दुःख हुआ
तत्, दुःखम्-जह दुःख
मम्, क्वचित्-मुझको कमी
स्थात्-हो

भावाथ: जब श्रीव्रजाधिप भगवान श्रीकृष्ण चन्द्रजी मथुरा पुरीमें पधारे उस समय यशोदाजी और नन्द आदि गोकुलके सब वजवासियों और श्रीगोपीजनोंको जो दुःख हुआ था इस प्रकारका दुःख क्या मुक्तको भी कभी होगा ? ॥ १॥ गोकुले गोपिकानां तु सर्वेषां त्रजवासिनाम्। यत् सुखं समभूत् तन्मे भगवान् किं विधास्यति।२।

पदच्छेदः – गोकुले, गोपिकानाम्, तु, सर्वेषाम्, बजवासिनाम् । तत् सुखम्, समभूत्, तत्, मे, भगवान्, किम्, विधास्यति ॥२॥

गोकुले—श्रीगोकुलमें गोपिकानाम्—श्रीगोपीजनोंकी तु, सर्वेषाम्—तो सर्व अजवासिनाम्—व्रजमें रहने वालोंक्ये यत्, सुर्तम् — जो सुख समभूत् — सर्व प्रकारसे हुआ तत्, मे — वह सुख सुन्ने भगवान्, किम् – हिन्स्या ? विधास्यति — करेंगे ?

भावार्थः—गोकुलमें, गोपिकात्रों श्रौर समस्त त्रजवासियोंको जो प्रमुक्ते साचात् स्वरूपानन्दका सुखानुभव हुआ था, क्या उसी प्रकारका सुख श्रीभगवात् मुक्तको भी प्रदान करेंगे ? ॥ २ ॥

उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा। इन्दावने गोकुले वा तथा मे मनसि क्वचित्।।३॥

पदच्छेदः उद्धवागमने, जातः, उत्सवः, सुमहान्, यथा । वृन्दावने, गोकुले, वा, तथा, मे, मनसि, क्वचित्॥३॥ वृन्दावने श्रीवृन्दावनमे । उद्धवागमने उद्धवजीके पथा-

वा—अथवा

गोकुले -श्रीगोकुलमें

उद्धवागमन--- उद्धवनाक प्या रने पर

यथा—जैसा

सुमहान् — अत्यन्त विशाल है में — मेरे उत्सवः, जातः — उत्सव हुआ मनिस, तथा — वैसा समय

में — मेरे मनसि, क्वचित् मनमें किसी समय होगा ?

भावार्थः — भक्तप्रवर श्रीउद्धवजीके ( मथुरापुरीसे ) त्राने पर वृन्दावन श्रीर श्रीगोकुलमें जो महान् उत्सव त्रथात् समस्त व्रजवासियोंको जो त्रानन्त हर्ष हुत्रा था। इसी प्रकारका हर्ष क्या मेरे मनमें भी कभी उत्पन्न होगा ?[।। ३।।

महतां कृपया यावद् भगवान् दययिष्यति । तावदानन्दसन्दोहः कीर्त्यमानः सुखाय हि ॥४॥

पदच्छेदः महताम्, कृपयाः यावत्, भगवान्, दययि-ष्यति । तावत्, आनन्दसंदोहः कीर्त्यमानः सुखायः हि॥४॥

महताम् — पूज्य पुरुषोंकी
कृपया, यावत् — कृपासे जबतक
भगवान् — भगवान्
द्ययिष्यति — दाया करेंगे
तावत् — धबतक

भीत्र्यमानः-क्रीतिं करने योग्य आनन्दसंदोहः — आनग्द समुदाय हि—निश्चय सुखाय—सुखार्थ हो

भावार्थः —पूज्य गुरुजनों की परम कृपासे जब भगवान् गोकुलेन्दु दया करेंगे। तब तक अपने सुखके लिये आनन्द्रूप प्रमुका कीर्तन करना ही परम सुखकर है।।४।।

महतां क्रपया यद्वत् कीर्तनं सुखदं सदा । न तथा लोकिकानां तु स्निग्धभोजनरुचवत्।।॥। पदच्छेदः महताम् कृपया, यद्वत् कीर्तनम् , सुख-दम् , सदा । न , तथा । लौकिकानाम् । तुः हिनग्धभोजनः रूचवत् ॥४॥

यद्वत्—जिस प्रकार
महताम् — बड़े पुरुषो की
कृपया — कृपा से
कितनम् — (भक्तों द्वारा लीलाआदिका विधि कीर्तन
सदा — सर्वश
सुखदम् — सुख देनेवाला है

तथा—उसी प्रकार !
लोकिकानाम ्लोकिक पुरुषों का कीर्तन
ली न लो सुख नहीं देता
हिनाधमोजनरु च्वा |
सहित भोजन करनेवालेका
जिस प्रकार शुष्क भोजन (सुख)
नहीं देता

भावार्थः — बड़े पुरुषोंकी परम इससे भक्तों द्वारा लीला श्रादिका विधि कीर्तन सर्वदा सुखका श्रतुभव कराने वाला है। जिस प्रकार घृतसे स्त्रिग्ध भोजन करनेवालेको शुष्क भोजन सुखप्रद नहीं होता। उसी प्रकार लौकिक पुरुषोंका कीर्तन तो कभी सुखप्रद नहीं हो सकता है। प्रा।

## गुणगाने सुखावाप्तिगीविन्दस्य प्रजायते। यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कृतोऽन्यतः॥६॥

पदच्छेदः —गुणगाने, मुखावाप्तिः, गोविन्दस्य, प्रजा-यते, यथा, तथा, शुकादीनाम्, न, एवः आत्मनि, कुतः, अन्यतः।।६॥ गोविन्दस्य—भगवानकं
गुणगाने—गुणगान करनेमें
यथा—जिस प्रकार सुख
प्रजायते —होता है
तथा—उसी प्रकार सुख
गुकादीनाम —शोशकदेवजी

आदि महानुभावोंको
आत्मिनि—हृदयमें
न—नहीं होता
अन्यतः—ज्ञान और भक्तिके
विना दूसरे किसी हेतुसे
कृतः—कैसे होय ?

भावार्थ श्रीगोविन्द भगवानका गुणगान करनेसे जो अनन्त सुख मिलता है। उस प्रकारका सुख तो शुकदेव आदि सुनीश्वरोंको आत्मानन्दमें भी कभी नहीं मिला। अब दूसरोंकी सो गणना ही क्या है ? ॥ ६॥

### क्किश्यमानान् जनान् दृष्ट्वा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्व सदानन्दं हृदिस्थं निर्गतं बहिः॥७॥

पद्च्छेदः—वित्तश्यमानान् , जनान् , दृष्ट्वा, कृपायुक्तः, यदा, भवेत् । तदा, सर्वम् , सदानन्दम् , हृदिस्थम् , निर्गतम्, बहिः ॥७॥

क्लिश्यमानाज् — अपनी प्राप्तिके
लिये क्लेश प्राप्त होते
जनान् — भक्तजनोंको
हप्ता, यदा — देखकर जन
सर्वम् — सर्वाश सम्पूर्ण
सदानन्दम् — परब्रह्म श्रीकृष्ण

कृषायुक्तः—कृषावाले
भवेत्, तदा—हो तब
हृदिस्थम् —हृदयमें स्थित
बहिः—बाहर
निर्गतम्—प्रगट हुए

भावार्थः—श्रपने भक्तोंको क्रोशयुक्त देखकर भक्तवत्सल भगवान् जब ऋपायुक्त होते हैं। उस समय पूर्णतया सदा श्रानन्द स्वरूप प्रभु श्रपने हृद्यसे स्वयं बाहर प्रकट होते हैं।।।।।

सर्वानन्दमयस्यापि क्रपानन्दः सुदुर्लभः।

हृद्रतः स्वगुगान् श्रुत्वा पूर्णः प्रावयते जनान्।।=॥

पदच्छेदः सर्वानन्दमयस्य अपि कृपानन्दः सुदु-र्लभः । हृद्गतः, स्वगुणान् , श्रुत्वा पूर्णः प्लावयते, जनान् ॥८॥

सर्वानन्दमयस्य — सर्वानन्दमय श्री प्रभुका अपि — भी कृपानन्दः — कृपारूपी आनन्द सुदुर्ल्भः — अत्यन्त दुर्ल्भ है हृद्गतः — हृदयमें स्थित (प्रभु)

स्वगुणान् -अपने गुणोंको
श्रुत्वा - सुनकर
पूर्णाः - कृपापूर्ण होकर
जनान् - भक्त जनोंको
प्लावयते - रससे पूर्ण करते है।

भावार्थः—सम्पूर्ण आनन्दमय प्रमुका कृपानन्द श्रत्यन्त दुर्लभ है। हृद्य पंकजमें विराजमान होकर जब भगवान श्रपने गुर्णोंको सुनते हैं। तब अपने भक्तको पूर्ण श्रानन्द सागरमें श्राप्तावित कर देते हैं॥ ८॥

तस्मात् सर्वे परित्यज्य निरुद्धेः सर्वदा ग्रणाः। सदानन्दपरेगेयाः सचिदानन्दता ततः।।१।।

षदच्होदुः तस्मात् सर्वम् परित्यज्यः निरुद्धैः सर्वदाः

### गुणाः । सदानन्दपरैः गेयाः सञ्चिदानन्दताः ततः ॥॥॥

तरमात्—इसल्ये (भावकी अपेक्षा प्रभकीर्तनसे अधिक प्रसन्न होता है इससे 1

सर्वम् —सम्पूर्ण

परित्यज्य-त्यागकर

निरुद्धैः—प्रवंख्वविरमृति पूर्वक भगवदासिक युक्त होकर

सर्वदा-सदा

गुणाः—प्रभक्ते गुण

गेया:--गान करना

सच्चिदानन्दता—अक्षर ब्रह्मता

स्वतः-इसीसे प्राप्त हैं।

भावार्थः-श्रतएव सदा त्रानन्द्र रूप प्रभुमें त्रासक्त पुरुषों-को समस्त लौकिक आस.कयाँ छोड़कर चित्तको अव्रोध करनेके लिये सदा प्रमुका गुणगान करना ही परमोचित है। ऐसा दस्तेसे सचिदानन्दता सिद्ध होती है अथात् सत्, चित् श्रीर श्रानन्द रूप प्रभु स्वयं प्रकट हो जाते हैं।। ह ।।

# अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः।

निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि ते ॥१०॥

पदच्छेदः अहम् निरुद्धः रोधेन निरोधपदवीम् , मे गतः। निरुद्धानाम् गतुः रोधायः निरोधम्, वर्णयामि ते।।१०॥

इन्द्रिय निग्रहकर

अहम् — मैं

निरुद्धः भगवदासक हुआ हूँ

रोधेन-संसरावेश रहित होकर, | निरोधपदवीम -निरोध मार्गको गत'-प्राप्त हुआ हूँ

निरुद्धानाम — संस्रोमें निरोध प्राप्त भक्तोंके

निरोध्राय—निरोधके लिये ते—तुम्हारे प्रति निरोधम् —िनरोधको वर्णयामि —वर्णन करता हूँ

भावार्थः में निरोधका श्रमिलाषी श्रवरोध करनेसे निरोध पदवीको प्राप्त हुश्रा हूँ, श्रव जो निरोधके श्रमिलाषी हैं उनके लिये निरोधका वर्षन किया जाता है ॥ १०॥

हरिणा ये विनिर्मुक्तास्ते मग्ना भवसागरे। ये निरुद्धास्त एवात्र मोदमायान्त्यहर्निशम्॥११॥

पदच्छेदः हरिणा, ये, विनिर्धक्ताः, ते, मग्नाः, भवसागरे । ये, निरुद्धाः, ते, एव, अत्र, मोदम्, आयान्ति, अहर्निशम् ॥११॥

हरिणा—दु:खहर्चा श्रीहरिने
ये, विनिम्न क्ताः-जो विशेषत्या
स्थाग किये हुए हैं
ते, भवसागरे—वे भवसागरमें
मग्नाः, ये—डूब गर्थे हैं, जो
निरुद्धाः—भगवानमें निरोध

प्राप्त हैं उन्हें

प्रव, अत्र—ही गुणगानमें स्थापन अहिनशम् — रात्रि दिन मोदम् — आनन्द आयान्ति — आपने होता है

भावार्थः श्रीहरिने जिनको त्याग रखा है वे समस्त प्राणी अवसागरमें निमम् ( इबे हुए ) हैं, श्रीर जिन भक्तजनोंका निरोध किया है वे यहाँ भगवत् सिन्निधमें प्रत्येक ह्मण श्रानन्दमय रहते हैं। ११॥

संसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै

कृष्णस्य सर्ववस्तूनि भूम्न ईशस्य योजयेत् ॥१२॥

पदच्छेदः संसारावेशदुष्टानाम्, इन्द्रियाणाम्, हिताय, वै कृष्णस्य सर्ववस्तुनि भूम्न , ईशस्य योजयेत् ॥१२॥

संसारावेशदुष्टानाम \_ संसारके । भूम्नः — सर्वत्र व्यापक आवेशसे दुष्ट हुए इन्द्रियाणाम — इन्द्रियोंके हिताय-हितके लिये इंशस्य—(सर्वे न्द्रिय नियामक)

ईश्वर

कृष्णस्य-श्रीकृष्णके लिये सर्ववस्तूनि-सर्ववस्तु वै-निश्चय ही योजयेत्-लगा दे

भावार्थ:—सांसारिक कामों में लगी हुई दुष्ट इन्द्रियोंके हितके लिये समस्त वस्तुत्रोंका श्रीजगदीश्वर् भगवान् श्रीकृष्ण-चन्द्रके साथ सम्बन्ध कर देना ही सर्वोत्तम है।। १२।। गुगोष्वाविष्टिचित्तानां सर्वदा मुखैरिगाः।

संसारविरहक्के शो न स्यातां हरिवत् सुखम् ॥१३॥

पदच्छेदः-गुगोषु, आविष्टचित्तानाम्, सर्वदा, मुखै-रिणः, संसारविरहक्लेशौं न स्याताम् हरिवत्, सुखम् ॥१३॥

मुरवैरिण:-मुरनामक देहपके शत्र श्रीमगवानके गुर्गेषु-श्री रासछीछादि गुणोंमें सवेदा-सर्वदा

आविष्टचित्तानाम् — एकतान

चिचवाले भक्तोंको

संसारविरहक्लेशौ-अहंतामम-तात्मक क्लेश और प्रमू विरहरसे क्लेश ये उभय न, स्याताम्—नहीं होते उन्हें हरिवत्—प्रमुके सहश सुखम् — सुख होता है

भावार्थः—जिनके चित्तमें भगवान् मुरारिके गुणोंका सुख भगहत्रा है उनके लिये सांसारिक विरह तथा क्रोशका कुछ भी भान नहीं होता है श्रर्थात् वे श्रीहरिके तुल्य सर्वदा सुखमय रहते हैं॥ १३॥

तदा भवेदु द्यालुत्वमन्यथा करूता मता। बाधशङ्कापि नास्त्यत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति ॥१ ४॥

<mark>पदच्छेदः तदा, भवेत्, दया</mark>जुत्वम्, अन्यथा, क रता, मता। वाधशङ्का, अपि, न, अस्ति, अत्र, तत्, अध्यासः, अपि, सिद्धचिति ॥१४॥

तदा-- जगरोक्त प्रकार होने पर | बाधशंका-निरोधमेंसे पतित द्यालुत्वम् --- इयाछ् ग अन्यथा-चिचामें प्रभृगुण न आवेंतः अपि, न, अस्ति-भी नहीं है अक्रूरता अवातकता है मता, अत्र समझाया है, यहाँ

होने की शंका

तद्ध्यासः -- भगवदासिक सिद्ध्यति—सिद्ध होती है

भावार्थः—इस्रीको दयालुपन कहते हैं । नहीं तो इसके विरुद्धको तो करता ही मना है। यहाँ पर बाधाओं की तो भाशंका भी उत्पन्न नहीं हो सकती और श्रसाध्य हो वह भी सिद्ध हो जाता है अथोत् अनायास ही प्रभुका स्मरण सफल हो जाता है ॥ १४॥

भगवद्धर्मसामर्थ्यात् विरागो विषये स्थिरः। गुर्गोहरेः सुखस्पर्शान्न दुःखं भाति कहिंचित्।।१५॥ पर्च्छेदः समवद्धम सामर्थ्यात्, विरागः, विषये, स्थिरः। गुणैः, हरेः सुखस्पर्शात्यन, दुःखम्, भाति, कर्हि-चित्।।१४॥

भगवद्धर्म सामर्थ्यात् भगवानके धर्मकी सामर्थ्यते विषये—विषयोमि विषयोमि विरागः—वैराग्य स्थिरः—स्थिर होता है गुर्गोः—प्रमु गुणगानसे

हरे:, सुखरपर्शात् - श्रीप्रभुके सुखका स्पर्धा होनेसे दु:खम् - दु:ख कहिंचित् - किसी भी समय न, भाति - नहीं मालूम होता

भावार्थः—श्रीभगवानके प्रतापसे विषयों में स्थिर विराग उत्पन्न हो जाता है। प्रभुके गुणोंके सुखका अनुभव होनेपर किसी समयमें भी दुःखकी प्रतीति नहीं हो सकती है ॥१४॥ एवं ज्ञात्वा ज्ञानमागीदुरकर्षी गुणवर्णने । अमत्सरेरलुब्धेश्च वर्णनीया सदा गुणाः ॥१६॥

पदच्छेदः एवम्, ज्ञात्वा, ज्ञानमार्गात्र उत्कर्षः, गुणवर्णने । अमत्सरैः, अलुब्धैः, च, वर्णनीयाः, सदा, गुणाः ॥१६॥

एवम् — इस प्रकार

ज्ञानमार्गात् — ज्ञानमार्गसे

उत्कर्षम् — जलक्षे — विकार

ज्ञात्वा — जानकर

अमत्सरे - — ईर्ष्या त्यांगकर

अलुब्धैः लोभ रहित होकर सदा—सर्वदा गुणाः —प्रमुक गुण वर्णानीयाः --वर्णन करना

भावार्थ:--इस प्रकार ज्ञानमार्गसे परमश्र छ भगवद्गुणगान-की सानकर द्वेष श्रीर, लोभ रहित होकर सदैव प्रमुका गुणगान करना ही सर्वत्र छ हैं।। १६।।

हरिमूर्तिः सदा ध्येया सङ्कल्पादपि तत्र हि। दर्शनं स्पर्शनं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा ॥१७॥ पदच्छेदः हरिमूर्तिः,

सदा, ध्येया, संकल्पात, अपि, तत्र, हि। दर्शनमः स्पर्शनमः स्पष्टमः तथा, कृति-

गती, सदा ॥१७॥

हरिमृतिः - श्रीभगवान्की मृति सदा—सवदा

ध्येया-ध्यान करनी

हि - क्यों कि

संकल्पात्—संकल्पमात्र

तत्र, सदा - मूर्तिमें निरन्तर

दर्शनम् -दर्शन स्पर्शनम् – स्पर्श करना स्पष्टम — स्पष्ट होता है तथा - उसी प्रकार

कृतिगती \_हाथ पैरोंके काम

भावार्थ: - जिस प्रकार श्रीहरिके स्वरूपका दशन तथा सस्पर्श करते हैं उसी प्रकार संकल्प द्वारा भी सदैव मानस पहुजमें ध्यान करना चाहिये ।। १७॥

श्रवर्णं कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णिप्रिये रतिः। पायोर्मलांश्त्यागेन शेषभागं तनौ नयेत्।।१८॥

पदच्छेदः अवराम् । कीर्तनम् , स्पष्टम् , पुत्रे, केष्णप्रिये, रति । पायोः, मलांशत्यागेन, शेषभागम् तनौ, नयेत् १८ श्रवणम्—श्रवण कीर्तनम्,स्पष्टम्—कीर्तन स्पष्ट पुत्रे—पुत्र कामनामें कृष्णाप्रिये—कृष्ण प्रिय होय तो रितः—स्वस्त्रोसे प्रीति करना पायोः—गुद्देन्द्रियका कार्य मलांशत्यागेन-मलांशकेत्यागद्वारा तनौ—भगवानमें-विनियोग किये शरीरमें शेषभागम् —गौणभावको नयेत्—प्राप्त करना

भावार्थः—श्रवण और कीर्तन स्पष्ट रूपसे करना चाहिये, श्रीर पुत्र भी भगवान् कृष्णका भक्त होगा। इस भावसे श्रपनी स्विके साथ सहवास करना चाहिये। केवल गुदा इन्द्रिय मलांश त्यागनेका स्थान छोड़कर शरीरकी समस्त इन्द्रियोंको भगवत् सेवामें लगाना चाहिये॥ १८॥

यस्य वा भगवत्कार्यं यदा स्पष्टं न दृश्यते । तदा विनिग्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः ॥१६॥

पदच्छेदः यस्य, वा, भगवत्कार्यम<sub>्</sub> यदा, स्पष्टम<sub>्</sub> न, दृश्यते । तदा, विनिग्रह<sup>ः,</sup> तस्य, कर्तव्यः, इति, निश्रयः ॥१६॥

यदा—जन

यस्य—जिस मनुष्यका

भगवत्कार्यम् — भगवत

सम्बन्धी कार्य

स्पष्टम् —स्पष्टरूपसे

न, दश्यते —नहीं दीखता है

तदा, तस्य — तब उस
विनिग्रहः — इन्द्रियदमनादि
कार्वे
कर्तव्यह — करने योग्य ने
इति — इस प्रकार
निश्रयः — निश्चयः है।

भावार्थः—जिस इन्द्रियका भगवत् सेवा कार्यमें उपयोग नहीं होता होय उसको निम्नह अर्थात् अवरोध करके अवश्य ही. उसे भगवत् कार्यमें लगाना चायिये॥ १६॥

नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः। नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात् परम्॥२०॥

पदच्छेदः न अतः परतरः, मन्त्रः न, अतः, पर-तरः, स्तवः । न अतः परतराः विद्याः तीर्थम् न अतः परात् परम् ॥२०॥

अतः, परतरः—इससे आगे
मन्त्रः, न—मन्त्र नहीं है
अतः, परतरः—इससे आगे
स्तवः न—स्तुति (स्तोत्र) नहीं है
अतः, परतरा—इससे अच्छी

विद्या, न—विद्या नहीं है
अतः, परात्—इससे आगे
परम्,—उत्तम
तीर्थम्—तीर्थ
न—नहीं है।

भावार्थः — अतएव पराभक्तिमे बढ़कर न तो कोई मन्त्र है, न कोई स्तीत्र ही हैं न कोई विद्या ही है, और न,कोई तीर्थः ही है।। २०॥

॥ इति श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचितं निरोधलचणं सम्पूर्णम् ॥ १५॥

# १६—सेवाफलम्

यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धी फलमुच्यते । श्रालीकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन् मनोरथः॥१॥ फलं वा ह्यधिकारो वा न कालो ऽत्र नियामकः। उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात् तु बाधकम्।।२॥

पदच्छेद:--यादशी, सेवना, तिसद्धी, फलम्, उच्यते । अलौकिकस्य, दाने, हि, च, आद्यः, सिध्येत, मनीरथः । फलम्, वा, हि, अधिकारः, न, कालः, अत्र, नियामकः । उद्देगः, प्रतिबन्धः, वा, भोगः, वा, स्यात्, तु, बाधकम् ॥ २ ॥

यादशी जिसप्रकारकी
सेवना सेवा
प्रोक्ता—कही गयी है
तिसद्धौ—उसकी सिद्धिके विषयमें
फलम्—फलको
उच्यते, च - कहे हैं और
अलोकिकस्य —अलोकिककं
दाने हि—दानमें भी
आद्यः—प्रथम
मनोरथः मनारथ
सिध्येत सिद्ध होता है।

पत्तम् कल प्राप्त होना वा अथवा अधिकारः - अधिकार प्राप्त होना अत्र यहाँ इस विषयमें कालः - काला वियमाकः न-नियामक नहीं है उद्देगः उद्देग प्रतिबन्धः प्रतिबन्ध वा भोगः अथवा भोगः वाधकः विध्नकर्षाः स्यात् होता है।

भावाथ — जिस प्रकार सेत्रा बतायी गयी है उसकी सिद्धिके लिये अब फल को कहते हैं और अलोकिकके दानमें प्रथम मनोरथ सिद्ध होता है उसका फल ग्राप्त होनेमें अथवा अधिकार प्राप्त होनेमें अथवा अधिकार प्राप्त होनेमें यहाँ पर कालको नियामक नहीं माना है। उद्देग और प्रति-बन्ध अथवा भोग ये सेवामें विध्न करनेवाले हैं।। २॥ अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥३॥ पदन्क्षेदः—अकर्तव्यम् भगवतः सर्वथाः चेतः गतिः

पदच्छेदः—अकर्तव्यम् भगवतः, सर्वथाः चेत्रं गतिः, नः हि । यथाः वाः तत्त्वनिर्धारः विवेकः साधनम् मतम् ॥३॥

भगवतः, चेत्-भगवानको यदि सर्वथा-सब प्रकार से अकरीव्यः-फलका दान न

करना हो तब

गति, निह — उपाय महीं है यथा - जिस प्रकार तत्विनद्धारः—प्रमाण्के तत्व निश्चयको वा—अथवा विवेकः—विवेकको साधनम्—साधन मतम्—माना है।

भावार्थः —यदि भगवानको सब प्रकारसे फलका दान न करना हो तब उपाय ही नहीं है। यहाँ पर प्रमाण तत्वके निश्चयको श्रथवा विवेकको ही साधन माना है॥ ३॥

वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। निष्प्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विशते सदा ॥॥॥

पदच्छेद: बाधकानाम्, परित्यागः, भोगे, अपि, एकम्, तथा, अपरम् । निष्प्रत्यृहम्, महान् भोगः, प्रथमे, विशते, सदा ॥ ४ ॥

बाधकानाम्—सेवामे विध्न करने वालों का परित्यागः—परित्याग करना तथा -- उसी प्रकार भोगे, अपि--भोममें भी

एकम्--एकका परिवास करना

अपरम्--दूसरे कानही

निष्प्रत्यूहम्—निसन्देह महान्—महा अलौकिक भोगः—भोग

प्रथमे—प्रथम फलमें सदा—सदैव विशते—प्रविष्ट होता

भावार्थः — सेवामें विद्य करनेवाले समस्त कारणोंका परि-त्याग करना उचित है। लौकिक श्रौर श्रलौकिक दो प्रकारके भोगमें से एक लौकिक भोगका परित्याग करना उचित है इसी प्रकार सेवामेंलोक इस प्रतिबन्ध श्रौर भगवत्कृत प्रतिबन्धमेंसे लौकिक प्रतिबन्धका त्याग करना उचित है। महान् भोग श्रर्थात् श्रलौकिक भोग सेवामें श्रन्तराय रूप नहीं है क्योंकि वह श्रलौकिक भोग फलान्तरगत है॥ ४॥

सविद्नोऽल्पो घातकः स्याद् बलादेती सदा मती। द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात् ॥५॥

पदच्छेदः सविध्नः, अल्पः, घातकः, स्यात् बलात्, एतौ सदा, मतौ । द्वितीये, सर्वथा, चिन्ता, त्याज्या, संसार-निश्चयात् ॥ ५ ॥

सविध्नः - लौकिकभोग विध्नसहित है

**अल्प:**—स्वरूप

च, धातक.—और बातक

स्यात्—होता है

वलात्—बल्पूर्वक (घातक) एतौ, सदा—ये सदीव मतौ—माने हुये हैं
दितीये—दोनोंके विषयमें
हंसारिश्यात्—संसार होना
निश्चय है इसलिए
सर्वथा—सब प्रकारसे
चिन्ता—चिन्ता

त्याज्या-त्याग करना उचित है

भावार्थः -- लोकिक भोग अनेक प्रकारसे विघ्न वाले हैं एवं अलप तथा घातक हैं। वे दोनों अर्थात् लोकिक भोग और लोककत प्रतिबन्ध सेवा फलमें अन्तराय करनेवाले माने गये हैं। इन दोनोंके प्रवल होने में अहन्ता ममतात्मक ससारमें श्यिति निश्चित है यह समभ कर सर्वविध विन्ता परित्याग करना योग्य है।। ४॥

नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्। अवश्येयं सदा भाव्यं सर्वमन्यत् मनोभ्रमः॥६॥

पदच्छेद:—ननु, आद्ये, दातता, न, अस्ति, ततीये, वाधकम्, गृहम्। अवश्य, इयम्, सदा, भाव्या, सर्वम् अन्यत् मनोभूमः ॥ ६॥

न, तु, आद्ये — निरंचय प्रथम प्रतिवन्ध उद्देगमें दातृता — भगवानको फल देने की इच्छा न, अस्ति — नहीं है

तृतीये-तीसरे ( विष्न करने

बाले लौकिकभागमें )

गृहम् — घर बाधकम् — विद्नरूप है इयम् अवश्या — यह अवश्य सदा — सदैव भाव्या — विचार करने योग्य है अन्यतः सर्वम — और सब कल

अन्यत् सर्वम् - और सब कुछ मनोभूमः - मनकी भूतित है

भावार्थ: — सेवामें उद्देग होने पर समभ लेना चाहिये कि फल देनेकी भगवानकी इच्छा नहीं है और तृतीय विषय भोगमें घर विष्न रूप है जो हमने कहा है। अवश्य यह विचारने योग्य है इसके अतिरिक्त सब मनकी आन्ति है॥ ६॥

तदीयरिप तत् कार्यं पृष्टी नेव विलम्बयेत्।

## गुगाचोभेऽपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मितः॥ कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै भ्रमः॥७॥

षद्च्छेदः - तदीयैः, अपि, तत् कार्यम्, पुष्टौ न, एव, विलम्बयेत् । गुणक्तोभे, अपि, द्रष्टव्यम्, एतत्, एव, इति, मे, मितः । कुसृष्टिः, अत्र, वा, काचित्, उत्पद्येत्, सः, वै, भूमः ॥ ७ ॥

तदीयैः, अपि—तदियजनोंने भी
तत्—तदनुसार
कार्यम्—कार्य करना
पृष्टि—पृष्टिमें
न, विसम्बयेत्—विसम्ब नकरे
गुणदोभे, अपि—गुणक्षोभमें भी
दृष्टव्यम् —देखना चाहिये
एतत्, एव — यह ही

मे—मेरी (श्रीवल्लमानार्यजीकी)
इति, मितिः — इस प्रकारकी
सम्मिति है।
अत्र—यहाँ पर
कुसृष्टिः, वा—कुसृष्टि अथवा
काचित्—कोई
ऊत्पद्ये त—उत्पन्न होय
सः, वै—वह निश्चयही
भूमः—मूम (भ्रान्ति) है।

भावाथः यदि भगवदीयजन ऐसा करेंगे तो भगवत् क्रपामें विलम्ब नहीं होगा। गुर्णोके कारण जोभ होने पर भी ऐसा ही विचार रखना यह मेरी श्रीवल्लभाचार्यजीकी सम्मति है। यहाँ पर किसी प्रकारकी कुसृष्टि उत्पन्न हो यह भ्रम (भ्रान्ति) है। । । ।।

॥ इति श्रीमद्रल्लभाचार्यविरचितं सेवाफलं सम्पूर्णम् ॥ १६॥

#### षोडशयन्थ स्वाध्याय

श्रीमन्महाप्रमु विरचित पोडराप्रन्थ, सुप्रसिद्ध है। हम अपने लिए इन पोडराप्रन्थोंको एक प्रकारसे श्रीवल्लमगीता मानते हैं। जिस प्रकार श्रीभगवद्गीताके अष्टादश अध्याय हैं इसी प्रकार दें । प्रत्येक वैष्णव इन प्रन्थोंका नित्यकर्मके साथ पाठ करते हैं और भगवत्सेवा क्रममें भी इन घोडशप्रन्थोंमेंसे कुछ प्रन्थोंका पाठ करना आवश्यक माना है। सम्प्रदायकी रीतिके अनुसार जबतक वैष्णव घोडश प्रन्थका मूलपाठ नहीं कर सकता है वह भगवत्सेवाका पूर्णाधिकारी नहीं हो सफता है, जो बात सेवा भावना तथा सेवाविध सम्बन्धी प्रवीसे सुस्पष्ट है।

श्रीमन्महाप्रमु विरचित इन षोडशबन्थोंपर श्रीमंद्रिमुंचरण श्रीगुसाँईजीने टीका लिखनेका प्रारम किया श्रीर उनकी पूर्ति श्रापके सुयोग्य कुमारोंने की हैं। श्रीयमुनाष्ट्रकंसे प्रारंभ कर सेवाफल पर्यन्तके इन षोडशबन्थोंपर सम्प्रदायके प्रायः सभी विद्वान् गोस्वामिकुमारोंने संस्कृतभाषामें टीकायें लिखी हैं। इनमें से जिन जिन प्रन्थोंपर जिन जिन विद्वान् गोस्वामिकुमारोंकी टीकाएँ उपलब्ध हुईं, उन उनका प्रकाशन करने का प्रारंभ कर हमारे पूज्यपाद श्राचार्य वंशाजोंने तथा श्रानुयायी विद्वानोंने हमारे अपर बड़ा ही श्रानुश्रह किया है। षोडशबन्थके स्वाध्याय करनेके श्रावसर पर इन संस्कृत टीकाश्रोंसे हमें बहुत कुछ सहायता प्राप्त हो रही है।

श्रीषोडशप्रनथोंके श्रन्दर सब मिलाकर २२१॥ रलोक हैं पोडशप्रनथके एक एक प्रनथको कम पूर्वक करतेथे करनेके लिए यदि नित्यप्रति दो रलोक भी करतस्थ करनेका कम निश्चितका पोडश प्रनथका स्वाध्याय किया जाय तो १११ दिनमें सम्पूर्ण

षोडश प्रनथ कर्ण्टस्थ किया जा सकता है। इस प्रकार यह कम चारमासके लिए निश्चित करके साम्प्रदायिक पाठशालाओं में, वैष्णव मर्ग्डलियों में तथा वैष्णव कुटुम्बों में छोटे बड़े सब किसी की पोड़शप्रनथ कर्ण्टस्थ करनेकी प्रथम प्रेर्णा करनी चाहिये चौर्मासके अन्तमें केवल मूल षोडशप्रनथ कर्ण्टाय करने-वालोंकी परीचा लेनी चाहिये। परीचामें उत्तीर्ण व्यक्तियों को गीस्वामिबालकों के इस्ताच्चरसे आशीर्वादपत्र प्रमाग्णपत्रवे रूपमें देनेकी व्यवस्था करनी चाहिये।

हमारी समभमें अनेक वैद्यावोंको इनमेंसे कुछ प्रनथ करिठाय होंगे और कुछ प्रनथ करिठाय करके श्रीमहाप्रभुजीके आगामी उत्सव पर्यन्त इस परीचाका का दिन निश्चित कर प्रत्येक वैद्याय मन्डलीके अपसर तथा पाठशालाके अध्यापकोंको इस विषयकी सूचना अभीसे देनी चाहिये। हमारा यह निश्चित सिद्धान्त है कि इस प्रकार चार मासमें षोडशप्रनथ करिठाय हो जाने के पश्चात् इसके अन्वय पुरस्सर अर्थ झानके लिए और चारमास लगानेसे प्रत्येक यन्थका अर्थ झान वैद्यावोंको सहजमें हो जायगा। इतना कार्य हो जाने पर प्रत्येक नगरमें एकमास अथवा दोमासके लिये किसी साम्प्रदायिक विद्वानके द्वारा संस्कृत टीकाओं के आधारसे प्रवचनकी व्यवस्था करनी चाहिये। अथवा हिन्दी भाषामें और गुजराती भाषामें लिखे हुए विस्तृत विवेचनकी सहायता लेकर एक र प्रनथपर स्वाध्याय पद्धतिसे व्याख्यानकी योजना करनेसे बैद्याव समाजमें षोडशप्रनथका अथात् श्रीवञ्चभगीताका स्वाध्याय सम्यक हो सकेगा।

दैवोद्धारप्रयत्नामा श्रीमन्महाप्रभु श्रीवल्लभाचार्यजीने श्रपने चिद्धान्तको श्रथवा उपदेशको समभानेके लिए श्रग्णुभाष्य निबन्ध सुबोधिनी प्रभृति बड़े श्रन्थोंको लिखनेके साथ ही उन श्रन्थोंमें समभाये हुए सारको श्रपने श्राश्रितजनोंके कल्याएके लिए स्पष्ट करनेके निमित्त इन घोडराप्रन्थोंकी रचनाकी है। इनमेंसे कई प्रन्थ कुछ वैष्णवोंकी प्राथनासे अथवा उनके हितार्थकी है; जिस प्रकार बालबोध और सिद्धान्त मुक्तावली परमत और स्वमतको स्पष्ट करनेके लिए कार्शाके परम भगवदीय सेठ पुरुषोत्तम दासजीकी प्रार्थनासे लिख देनेकी छपा की है। और गोविन्द दूवेकी चिन्ता निवृत्तिके लिए नवरल प्रन्थकी रचनाकी है इन प्रन्थोंमेंसे कुछ सिद्धान्त बोधक है, कुछ प्रन्थ स्तुत्यात्मक है और कुछ प्रन्थ देन्यभावकी शिचा देनेक लिए। अतः श्रीवल्लभा नुयायी प्रत्येक सजन इन घोडराप्रन्थोंक। परम श्रद्धा और लगनके साथ स्वाध्याय करनेमें प्रवृत्त हों यह सानुनय सादर उनके समीप प्रार्थना है।

#### श्रीमद्वल्लभाचार्यं विरचित षोड्शप्रन्थ

#### श्रीवल्लभगीता

श्रीमन्महाप्रमु विर्चित षोड्शप्रत्थ षोड्शाध्याती श्रीवल्ल-भगीता है। इस गीताका प्रचार सम्प्रदायमें है, किन्तु इस गीताका प्रचार गीताप्रसके गीताप्रचारके श्रादर्शपर करनेकी हमने एक योजना को है, जिसका प्रारंभ 'श्रीकृष्ण' कार्यलयने किया है, किन्तु इस महान् कार्यके लिये पूज्यपाद श्राचार्यवंशाजोंका श्राशीर्वाद, साम्प्रदायिक संस्थाओं श्रीर विद्वानोंका सहकार श्रीर श्रीमान् वैष्णवोंकी वित्तजा सेवाका विनियोग श्रपेत्तित है। 'श्रीकृष्ण' कार्यालयके पास इस समय जो साहित्य तैयार हैं उसको मँगवाकर तथा इसके विविध संस्करण श्रधिक संख्यामें प्रकाशनके लिए "षोड्शग्रन्थ प्रचार किमाग" को विशेष श्रार्थिक सहायता श्रदानकर हिन्दी भाषामें सिद्धान्त प्रचारक इस संस्थाको स्थायी बनावें।

षोड़शग्रन्थकी तैयार पुस्तकें

१—पोड्सप्रनथ एवं विविध स्तोत्राणि इस प्रनथमें श्रीमहाप्रभु-

विरचित मूल षोड्शप्रन्थोंके उपरान्त मगलाचरण, श्रीसर्थोत्तम स्तोत्र, श्रीवल्लभाष्टक, स्फुरत्ऋष्ण श्रेमामृत स्तोत्र, शिचाश्लोक, गोपीगीत, मधुराष्टक, नन्दकुमाराष्टक प्रभृति अनेक स्तोत्र दिये गये हैं। चतुर्थ संस्करण पृष्ठ सं०८० न्योद्धावर ।>)।

२—घोड्शयन्थ सरल हिन्दी भावार्थ सहित सचित्र पृष्ठ संख्या ८० न्यौ० ॥)

३—बोड्शयन्थ मूल, पदच्छेद, ऋन्वयार्थ एवं भावार्थ सहित द्वितीय संस्करण पृष्ठ संख्या १६० न्यो० १॥)

विशेष निवेदन—षोड़शयन्थके सविस्तर विवेचनका प्रकाशन शीघ ही होगा। अभी 'श्रीकृष्ण' मासिक पत्रके अष्टम बर्षकी प्रथमसंख्यामें कृष्णाश्रयस्तीत्र' का विवेचन और द्वितीय संख्यामें 'सिद्धान्त रहस्य' का विवेचन प्रकाशित हुआ है। तद्नुसार 'श्रीकृष्ण' मासिक पत्रमें अन्य प्रत्थोंका भी विवेचन प्रकाशित किया जायगा।

व्यवस्थापक---

#### श्रीकृष्ण कार्यालय

परमानन्द भवन, ३४।१३ जंगमवाङ्किकाशी ।

### श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः श्रीमद्वल्लभाचार्यजी महाप्रभुजी विरचितम्

# श्रीसुदर्शनकवचम्

वैष्णवानां हि रचार्थं श्रीवल्लभनिरूपितः। सुदर्शनमहामन्त्रो वैष्णवानां हितावहः ॥१॥ मन्त्रा मध्ये निरूप्यन्ते चक्राकारं च जिल्यते। उत्तरागर्भरचाच परिचितहिते रतः ॥२॥ ब्रह्मास्त्रवारणं चैव भक्तानां भयभंजनः। वधं च दुष्टदैत्यानां खंडं खंडं च कारयेत् ॥३॥ बैष्णवानां हितार्थाय चक्रं **धारयते हरिः** । पीता<mark>म्बरो परब्रह्म वनमा</mark>ली गदाधरः॥४॥ कोटिकन्दर्पलावरायो गोपिकाप्राणवहामः। श्रीवल्लभःकृपानाथो गिरिधरः शत्रुमर्दनः ॥५॥ दावाि सदर्पहर्ता च गोपीनां भयनाश्नः। गोपालो गोपकन्याभिः समोवृत्तोऽधितिष्ठते ॥६॥ वज<mark>मंडलप्रकाशी च का</mark>लिंदोविरहानलः। स्वरूपानन्ददानार्थं तापनोत्तरभावनः ॥७॥ निकुंजविहारभावाग्ने देहि मे निजदर्शनम्। गोगोपिकाश्चताकीर्णो वेगुवादनतत्परः ॥८॥ कामरूपीकलावांश्च कामिन्यां कामदो विभुः।

श्रीसुद्शनकवचम्

मन्मथोमथुरानाथो माधवो मक्रस्वजः ॥६॥ श्रीयरःश्रीकरश्रेव श्रीनिवातः स्तांगतिः। मुक्तिदो मुक्तिदो विष्णुःभूधरो भूतभावनः ॥१०॥ सर्वदुःखहरो वीरो दुष्टदानवनाशकः। श्रीनृसिंहोमहाविष्णुःश्रीनिवासःसतांगतिः ॥११॥ चिदानन्दमयो नित्यः पूर्णब्रह्मं सनातनः। कोटिमानुप्रकाशी च कोटिलीलाप्रकाशवान् । १२। भक्तप्रियः पद्मनेत्रो भक्तानां वांछितप्रदः। हृदि कृष्णो मुखे कृष्णो नेत्रे कृष्णश्च कर्णयोः १३ भक्तिप्रियश्च श्रीकृष्णः सर्वं कृष्णमयं जगत्। कालं मृत्युं यमं दूतं भृतं प्रेतं च प्रपूर्यते ।१४।

ॐ नमो भगवते महाप्रतापाय महाविभृतिपतये वज्रदेहवज्रकाय वज्रतुंड वज्रनख वज्रमुख
वज्रबाहु वज्रनेत्र वज्रदंत वज्रकरकमठ भूमात्मकराय श्रीमकरिपंगलाच उप्रप्रलय कालाग्निरीद्रवीर भद्रावतार पूर्णब्रह्म परमात्मने ऋषिमृनिवंग्य शिवाख्वब्रह्माख्ववेष्णवाख्व नारायणाख्व कालशक्ति कालदण्डकालपाश अघोराख्व निवारणाय
पाशुपताख्व मृडाख्व सर्वशक्ति परास्तकराय परविद्या निवारण आदिदीसाय अथर्ववेदऋग्वेद
सामवेद यजुर्वेद सिद्धकराय निराहाराय वायुवेग

श्रासुदशनकवचम्

27

मनोवेग श्रीबालकृष्णः प्रतिष्ठानंदकरः स्थल अलाग्निगमे मतोत्भेदि भेदि सर्वशतु छेदि छेदि ममवैरिन्खादयोत्बाद्य संजीवन पर्वतोद्याद्य चाट्यडाकिनी शाकिनी विध्वंसकराय महाप्रता-पाय निजलीलाप्रदर्शकाय निष्कलङ्ककृत् नन्द-कुमारबदुक ब्रह्मचारी निंकुअस्थभक्तरनेहकराय दृष्टजनस्तभनाय सर्वपापयहकुमार्गयहान् छेदय छेद्य भिन्दिभिन्दि खादयसकंटकान्ताडयताड्य मारय मारय शोषय शोषय ज्वालय संहारय संहारय ( देवदत्त ) नाशय नाशय ऋति शोषय शोषय सम सर्वत्र रच रच महापुरुषाय सर्व दुःखिवनाशनाय यहमंडल भृतमंडल प्रेतमंडल पिशाचमडल उद्याटन उद्याटनाय अतरभवादि-कज्वर माहेश्वरज्वर वैष्णवज्वर ब्रह्मज्वर विषम-ज्वर शीतज्वर वातज्वर कफज्वर एकाहिक द्राहिकत्र्याहिक चातुर्थित अर्द्धमः सिक मासिक षारामासिक सवस्मरादिकर अमिश्रमि छेदय छेदय भिन्दि भिन्दि महाबल पराक्रमाय महा-विपत्ति निवारणाय भक्तजनकल्पना कल्पद्र-मायदुष्टजन मनोरथस्तंभनाय क्लीं कृष्णाय गोविंदायगोपीजनवल्लभाय नमः॥ पिशाचान् राचासान् चैव हृदिरोगाँश्च दारुणान् । भूचरान्

श्रीसुदर्शन वचम्

खेचरान सर्व डाकिनी शाकिनी तथा ॥१५॥ नाटकं चेटकं चैव छलछिद्रं न दश्यते। अकाले मरगां तस्यशोकदोषो न लभ्यते ॥१६॥ सर्वविश्वच्यं यान्ति रच मे गोपिकाप्रियः। भयंदावाग्निचौराणां विग्रहे राजसंकटे ॥१७॥ व्याल व्याघ महा शत्रुवैरिबंधो न लभ्यते । **ऋाधिव्याधिहरश्चे व यहपीडोविनाश्ने ॥१८॥** संयामजयदस्तरमाद्वध्यायेदेवंसुदर्शनम् ॥ सप्तादश इमें श्लोका यंत्रमध्ये च लिख्यते। वैष्णवानां इंदं यंत्रं अन्येभ्यश्च न दीयते ॥ वंशवृद्धिभवेत्तस्य श्रोता च फलमाप्नुयात्। सुद्रश्नमहामंत्रो लभते जयमङ्गलम्।।

सर्वदुःखहरश्चेदं अङ्गशूलअच्चशूल उदरशूल यदशूल किशूल कृच्चिशूल जानुशूल जंघशूज़ हस्तशूल पादशूल वायुशूलस्तनशूल सर्वशूलात् निर्मृलय दानवदेत्य कामिनि वेताल ब्रह्मराच्यस्य कालाहल अनन्त वासुकी तच्चक कर्कोट कालीय स्थलरोग जलरोग नागवाश कालपाश विषं निर्विषं कृष्ण त्वामहं शरणागतः । वैष्णवार्थं कृतं यत्र श्रीवल्लभनिरूपितम् ॥

🖇 इति श्रीवंत्त्रभाचार्यकृतं सुदर्शनकवचं सम्पूर्णस् 🖇



### 'श्रीकृष्ण' मासिक पत्र

हिन्दीभाषामें शुद्धाद्वेत सम्प्रदायका यह एकमात्र मासिकपत्र गत आठ वर्षसे प्रकाशित हो रहा है। जिसमें साम्प्रदायिक प्रन्थोंका हिन्दी भाषान्तर एवं वैष्णवोपयोगी विविध लेख तथा कवितादि प्रकाशित होते हैं। वर्षारम्भ भाद्रपदमाससे होता है। एक वर्षमें बारह संख्यायें पोस्टेज सहित वार्षिक ४) में दीजाती हैं पृष्टिमार्गीय प्रत्येक वैष्णवको इस पत्रके प्राहक बनकर घरवैठे सत्संगका लाभ उठाना चाहिये।

## श्रीसुबोधिनीजी

श्रीमन्महाप्रमु श्रीवल्लभाचार्य विरचित श्रीमद्भागवतकी संस्कृतटीका श्रीसुबोधिनीजी नामसे विख्यात है। उनका सरल हिन्दी भाषान्तर प्रन्थमालाके आकारमें नियमित प्रकाशित होरहा है। उत्तम कागज तथा छपाई। बड़े आकारके ४०० एष्ठ एक वर्षमें प्रकाशित करनेकी व्यवस्था है। वार्षिक न्यौछावर पोस्टेज सहित ६)। गोपीगीत तथा युगलगीत श्रीसुबोधिनीजी भाषान्तर सहित तैयार है।

मुद्रक-प्रकाशक—पंडित माध्य शर्मा यमुनावल्लभ मुद्रणालय, ३४/१३ जंगमवाड़ी, काशी।

# आचार्य जी के प्रकाशित मन्थः--

| संख्या | ग्रन्थ टीका आदि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मृत्य  |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 9)     | महानुभवशिवतस्तोत्रम् (संस्कृत-हिन्दी व्याख्या)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8-00   |
| 5)     | श्रीपरशुरामस्तोत्रम् (हिन्दी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | अमूल्य |
| 3)     | श्रीविंशतिकाशास्त्रम् (संस्कृत-हिन्दी व्याख्याएं)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | x-0x   |
| 8)     | सप्तपदीहृदयम् (संस्कृत व्याख्या, हिन्दी-अंग्रेजी बनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9-40   |
| 및)     | सञ्जीवनीदर्शनम् (संस्कृत हिन्दी, अंग्रेजी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 9-40   |
| €)     | सङ्कान्तिपञ्चवशी (हिन्दी गद्य-पद्य अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9-00   |
| (9)    | परशियप्रार्थना (सिद्धमहामन्त्र) (हिन्दी अंग्रेजी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | अमूल्य |
| =)     | मन्दाकान्तारतोत्रम् (हिन्दी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | X-00   |
| (2)    | Siltareas (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 20-00  |
| 90)    | RYPER CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PROPER | 90-00  |
| 19)    | 987179-9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Xo     |
| 92)    | श्रीमदमृतसूवितपञ्चाशिका (संस्कृत व्याख्या)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3-00   |
| 93)    | मन्दाकान्तारतोत्रम् (हिन्दी व्याख्या)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | X-00   |
| (48    | भीराष्ट्रालोक: (हिन्दी अनुवाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5 - X0 |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1-40   |

सभी पुस्तकें मिलने का वता -

# श्री दुर्गाद्त शर्मा, ए-७२, अमृतपथ,

श्रीमद् अमृतवाग्भव शोध-संस्थान, जनता कालोनी, जयपुर (राजस्थान)

### श्रीपीठम्,

सँद्धदर्शनशोधसंस्थानम्, जम्मू ।

मुद्रक - एस० एन० मगोत्रा प्रिंटिंग प्रस, गली खिलोनेओं जम्मू-कश्मीर ह